Jurnal Lmu Agama — 1SSN: 2443-0919 (p); 2549-4260 (c)
Vol. 24, No. 2 (Desember 2023): 259-269, doi: https://doi.org/10.19109/jia

http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/JIA/index
Article History: Accepeted: 10-12-2023  Publish: 30-12-2023

Majelis Syiah: Studi tentang Dakwah dan Penyebaran Mazhab
Syiah di Kota Palembang

Muhammad Noupal®, Zaki Faddad Syarif Zain?

tUniversitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang

2Chatrles Darwin University

*Cotresponding e-mail: muhammadnoupal_uin@tadenfatah.ac.id

Abstract

After the Iranian Islamic Revolution in 1979, the number of Shia followers in Palembang increased
significantly. This can be seen from various religious activities carried out by Shia followers, such as
Ashura celebrations, majelis taklim (religious gatherings), and recitation of prayers. This paper
examines how Shia Islam is preached and spread in Palembang, particularly through religious
activities carried out in Shia assemblies. This study uses a phenomenological approach to examine
the reality of the spread of Shia Islam and its teachings as accepted by the community. The study
concludes that, first, Shia preaching in Palembang is not carried out in a formal manner, such as
public lectures, but through social relations. In these social relationships, the role of the family is the
most dominant factor in making Shi'ism accepted as a religious principle (‘'aqidah) and worship (figh).
Second, Shi'ite da'wah is not synonymous with the existence of Shi'ite assemblies formed as a forum
for Shi'ites to worship and strengthen their Shi'ism towards the imams. Third, the existence of Shia
assemblies in Palembang occurred through three phases, namely the growth phase, the strengthening
phase, and the change phase. The development of Shia assemblies in each of these phases was
influenced by the roles of vatious figures, including scholars, professionals, and ordinary people.
Keywords: Da'wah, Shia Assembly, Doa Kumail, Shia Followers

Abstrak

Pasca Revolusi Islam Iran tahun 1979, jumlah penganut syiah di Palembang mengalami peningkatan
yang cukup signifikan. Hal ini dapat dilihat dari berbagai kegiatan keagamaan yang dilakukan oleh
pengikut syiah seperti perayaan Hari Asyuro, kegiatan majelis taklim dan pembacaan doa. Tulisan ini
ingin melihat bagaimana dakwah dan penyebaran mazhab syiah di Palembang, khususnya melalui
kegiatan-kegiatan keagamaan yang dilakukan dalam majelis syiah. Penelitian ini menggunakan
pendekatan fenomenologi untuk melihat realitas penyebaran mazhab syiah dan ajaran-ajarannya yang
diterima masyarakat. Peneclitian berkesimpulan bahwa, perfama; dakwah syiah di Palembang tidak
dilakukan dalam bentuk yang formal, seperti ceramah umum tetapi melalui relasi social. Dalam relasi
sosial ini peran keluarga menjadi faktor paling dominan yang membuat syiah diterima sebagai prinsip
keagamaan (‘agidah) dan ibadah (figih). Kedua, dakwah syiah tidak identik dengan keberadaan majelis
syiah yang dibentuk sebagai wadah pemeluk syiah untuk melaksanakan ibadah dan memperkuat
kesyiahan mereka kepada para imam. Ke#jga, keberadaan majelis syiah di Palembang terjadi melalui
tiga fase yaitu fase pertumbuhan, fase penguatan dan fase perubahan. Perkembangan majelis syiah
pada tiap fase tersebut dipengaruhi oleh peran masing-masing tokoh, baik itu ulama, tenaga
profesional atau orang biasa.

Kata kunci: Dakwah, Majelis Syiah, Doa Kumail, Pengikut Syiah

Mayelis Syiah: Studi tentang Dakwal dan Penyebaran Mazhab Syiab. .. (Mubammad Noupal, et al) | 259


http://www.issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1427073876&1&&
https://doi.org/10.19109/jia.v23i2.15064
mailto:kusnadi_uin@radenfatah.ac.id
mailto:kusnadi_uin@radenfatah.ac.id

Jurnal 1lmn Agama, Vol. 24, No. 2 (Desember 2023)

Pendahuluan
Tulisan ini diarahkan untuk melihat bagaimana dakwah dan penyebaran mazhab

Syiah, khususnya melalui kegiatan majelis-majelis syiah yang dilakukan oleh para penganutnya
di kota Palembang. Penelitian ini dilatarbelakangi adanya fenomena yang sangat menarik
terkait perkembangan jumlah penganut syiah di Palembang, terutama melalui perayaan Hari
‘Asyuro dan berbagai kegiatan majelis syiah. Pada momen ‘asyuro, seluruh penganut syiah di
Palembang berkumpul bersama memperingati kematian Imam Husein, cucu Nabi
Muhammad SAW. Sedangkan pada kegiatan majelis syiah, mereka juga berkumpul di
berbagai tempat untuk mendapatkan pengajaran dan bimbingan agama serta praktek-praktek
ibadah'.

Dakwah dan penyebaran mazhab syiah di Palembang memang sudah berjalan aktif
seiring dengan keberadaan syiah di Indonesia sejak beberapa puluh tahun lalu. Pasca Revolusi
Islam Iran, perkembangan jumlah penganut syiah di Palembang semakin bertambah banyak;
terutama karena kepulangan para pelajar lokal dari Qum, Iran yang aktif memberikan
pengajaran sylah kepada para anggotanya. Dakwah yang lebih spesifik ini mereka lakukan
melalui majelis-majelis syiah dengan kegiatan seperti pembacaan doa, perayaan hari asyuro,
perayaan hari raya Ghadir Khum serta peringatan hari kelahiran (wiladah) dan kematian
(syahadah) imam-imam syiah itu sendiri.

Keberadaan penganut syiah di Palembang dimungkinkan baru diketahui pada
pertengahan kedua abad 20. Data historis tentang Islam di Palembang, pasca runtuhnya
kesultanan Palembang Darussalam, tidak menyebutkan syiah sebagai sebuah mazhab yang
ada di masyarakat; tetapi hanya sekedar ajaran tentang kepercayaan kepada Imam Mahdi
(Mabhdiisme) yang juga terdapat dalam ajaran mazhab Ahlu Sunnah (Syarifuddin, wawancara
pribadi). Dalam buku “Kaum Tuo Kaum Mudo” juga disebut bagaimana mazhab Syiah ikut
dalam polemik faham pembaharuan Islam di Palembang’.

Untuk melihat perkembangan mazhab syiah di Palembang, kita mendapatkan
gambarannya melalui perayaan Hari Asyuro yang diadakan oleh penganut syiah pada tanggal
10 bulan Muharram. Pada momen ini hampir seluruh pemeluk syiah yang hadir berasal dari
kota Palembang. Jumlah mereka semuanya sekitar 500 jiwa yang terdiri dari laki-laki dan
perempuan. Bagi pemeluk syiah, peringatan hari Asyuro yang mereka laksanakan bertujuan
mengingatkan kembali atas perjuangan Imam Husein cucu Nabi Muhammad melawan
kezaliman penguasa.

Selain perayaan Asyuro, pembacaan doa Kumail, doa Ziarah, peringatan hari raya
Ghadir Khum, peringatan kelahiran dan kematian imam-imam syiah, termasuk halyang
sangat penting untuk melihat perkembangan syiah di Palembang. Beberapa rumah milik
orang syiah, dijadikan sebagai tempat kumpul pembacaan doa-doa tersebut. Sekalipun jumlah
mereka yang hadir tidak terlalu banyak, pembacaan doa-doa tersebut masih tetap berlangsung
dan terus berkembang ke daerah-daerah lain di Palembang. Dari fenomena ini, menjadi

penting bagi kita untuk melihat lebih jauh bagaimana penyebaran mazhab syiah di Palembang

v Zulkifli, The Struggle of the Shi'is in Indonesia, (Canberra: ANU E-Press, 2013).
2 ]. Peeters, Kaum Tuo - Kaum Mudo: Perubaban Religins di Palembang 1821-1942 (Jakarta: INIS, (1994).

260 | Majelis Syiab: Studi tentang Dakwalh dan Penyebaran Mazhab Syiab. .. (Mubammad Noupal, et al)



Jurnal 1lmn Agama, Vol. 24, No. 2 (Desember 2023)

dapat dilakukan melalui majelis-majelis syiah; serta bagaimana majelis-majelis syiah tersebut
dapat menjadi dakwah dalam penyebaran mazhab syiah di Palembang.

Kajian khusus tentang dakwah dan penyebaran mazhab syiah di kota Palembang,
khususnya melalui keberadaan majelis-majelis syiah memang belum dilakukan. Hal ini
mungkin disebabkan karena tema tentang syiah selalu dikaitkan dengan konflik dan ajaran-
ajarannya. Tetapi ada dua penelitan penting tentang syiah di Palembang; misalnya yang
dilakukan oleh Zulkifli atau Muhammad Noupal.

Zulkifli dalam The Struggle of the Syi'is in Indonesia berbicara banyak hal tentang syiah di
Indonesia. Salah satu pembahasannya adalah tentang karakteristik Syiah yang memiliki
konsep seperti ahl al-bayt, doktrin Imamah dan Mahdi, Ja'fari yurisprudensi, aspek kesalehan
Syiah, serta pengajaran dan praktek zzgiyya. Bagian penting lain menjabarkan tentang upaya
kelompok Syiah untuk menyebarkan ajaran mereka di masyarakat Indonesia dan untuk
mendapatkan pengakuan sebagai interpretasi yang valid dari Islam. Diantara narasumber
yang diwawancarai, Zulkfili menyebut nama Husin Shahab sebagai tokoh pemimpin syiah
dari Palembang. Tentang syiah di Palembang, Zulkifli memang tidak menyebutnya secara
luas. Kajian Muhammad Noupal, dalam Habzb Syiah Habib Sunni, dilakukan kepada kelompok
masyarakat Arab keturunan dari Hadramaut di Palembang. Sekalipun fokus tulisannya lebih
kepada relasi sosial mereka, tetapi di dalamnya tidak secara jelas membahas bagaimana
dakwah syiah dan penyebarannya.

Penelitian ini menawarkan kebaruan dengan menempatkan Syiah di Palembang
sebagai fokus utama kajian, terutama dalam aspek dakwah dan proses penyebaran ajaran
Syiah di tengah masyarakat lokal. Penelitian ini memperluas perspektif dengan menghadirkan
analisis berbasis konteks lokal yang selama ini relatif terabaikan dalam studi Syiah di
Indonesia. Di samping itu, penelitian ini memberikan pemahaman yang lebih utuh mengenai
dinamika Syiah di tingkat lokal, sekaligus memperkaya khazanah studi Islam Indonesia yang
selama ini cenderung berorientasi pada narasi nasional. Pendekatan ini diharapkan dapat
membuka ruang analisis baru tentang relasi antara teologi, dakwah, dan konteks sosial-budaya
lokal dalam perkembangan Islam minoritas di Indonesia.

Penelitian ini masuk dalam ketegori penelitian lapangan (fileld research). Pendekatan
yang akan dipakai adalah fenomenologi.Dalam pendekatan ini, peneliti mengkaji dan melihat
bagaimana majelissyiah mampu menjadi media dakwah dan penyebaran mazhab syiah di kota
Palembang’. Sumber data yang dipakai dalam penelitian ini dibagi pada dua jenis; sumber
data primer dan sumber data sekunder. Sumber primer berasal dari hasil observasi dan
pengamatan yang dilakukan terhadap objek kajian; hasil wawancara kepada berbagai pihak
yang terkait secara langsung; serta hasil penelusuran terhadap data dan dokumen yang
berhubungan langsung dengan tema penelitian. Sedangkan sumber data sekunder didapat
dari penelusuran data yang berkaitan secara tidak langsung. Sumber data ini dibutuhkan
untuk menunjang dan memperkuat analisis yang dilakukan terhadap tema penelitian. Dalam

penelitian ini peneliti berperan sebagai pengamat yang berpartisipasi secara penuh, yakni

3 J. W. Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five pproaches. (Thousand Oaks: Sage
Publications, 2013).

Majelis Syiab: Studi tentang Dakwalh dan Penyebaran Mazhab Syiah. .. (Mubammad Noupal, et al) | 261



Jurnal 1lmn Agama, Vol. 24, No. 2 (Desember 2023)

menyamakan diri dengan orang yang diteliti. Peneliti melakukan observasi partisipan dengan
cara mengamati bahkan terlibat secara langsung dalam berbagai kegiatan majelis syiah di kota
Palembang. Proses analisis data mengacu pada model Miles, Huberman, dan Saldana (2014)
yang meliputi kondensasi data (data condensation), penyajian data (data display), dan penarikan
kesimpulan/vetifikasi (conclusion  drawing/ verification) untuk menghasilkan temuan yang

kredibel mengenai tipologi dan fase perkembangan majelis Syiah di Palembang,.

Hasil dan Pembahasan
Sejarah Awal Syiah di Palembang
Data tentang awal masuk syiah ke Palembang sampai saat ini memang belum pernah

disampaikan oleh para peneliti. Sekalipun kedatangan para sayyid dari Hadramaut telah
mencapal puncaknya pada abad 19, tidak ada informasi yang jelas tentang mazhab syiah.
Apalagi naskah karya ulama-ulama di Palembang tidak pernah membahas ajaran-ajaran syiah.
Studi yang dilakukan Herlina, misalnya, menyebutkan karya tulis ulama Palembang lebih
banyak membahas tentang akhlak tasawuf dan fikih ibadah®. Sementara menurut Andi
Syarifuddin, kolektor naskah Palembang, tidak ada naskah dari para sayyid yang membahas
tentang ajaran Syiah, kecuali hanya sebatas kepercayaan kepada Imam Mahdi.

Tetapi kita dapat memperkirakan bahwa ajaran syiah mulai berkembang di kalangan
masyarakat Arab melalui informasi dari Sayyid Usman’. Tokoh ini mengatakan bahwa pada
masanya, koran-koran Arab yang dibawa oleh para pelajar Indonesia dari Timur Tengah,
memberitakan peristiwa terjadinya Pembaharuan Islam, termasuk di dalamnya adalah ajaran-
ajaran syiah. Dengan demikian, kita bisa membuat perkiraan awal bahwa syiah sudah masuk
ke Palembang sejak awal abad 20. Apalagi pada saat itu, jumlah masyarakat Arab yang ada di
Palembang cukup banyak; dan arus informasi yang sangat dekat dengan pusat pemerintahan
di Batavia, memperkuat dugaan kita bahwa faham syiah masuk ke Palembang pada masa yang
sama’.

Perkembangan mazhab syiah di kota Palembang juga dapat kita lihat secara jelas pasca
Revolusi Islam di Iran dan kembalinya para pelajar Palembang dari menuntut ilmu di Iran.
Pesantren Ar-Riyadh Palembang yang sempat mengirimkan seorang santri bernama Umar
Shahab pada tahun 1976, dan disusul tahun berikutnya adiknya Husein Shahab belajar di kota
Qum Iran, menjadi daya tarik kaum sayyid lain untuk mengenal dan mempelajari syiah'.

Kita juga bisa melihat bagaimana perkembangan syiah di Palembang pada era 1990an
memiliki kaitan dengan daerah lain, khususnya di Bandung di bawah Jalaluddin Rakhmat®.
Di kota ini, para pemuda sayyid Palembang yang menjadi mahasiswa di I'TB, UNPAD dan

4 Herlina, Knowledge Transmission of Palembang Islamic Ulama During Palembang Sultanate to Colonial
Era. Journal of Malay Islamic Studies 3, no. 1 (2019), 17-28. https://doi.org/10.19109/jmis.v3i1.4570

5 M. Noupal, Kritik Sayyid Usman bin Yahya terhadap Pemikiran Pembaharuan Islam: Studi Sejarah Sosial
Intelektual di Indonesia”, Infizar 20, no. 1 (2014), 17-41.

¢ M. F. Laffan, Islamic Nationhood and Colonial Indonesia: The Umma Below the Winds, (London: Routledge,
2003).

7 Zulkifli, The Struggle of the Shi‘s in Indonesia, 23.

8 M. Van Bruinessen, Contemporary Developments in Indonesian Islam: Explaining the “Conservative Turn’
(Singapore: ISEAS Publishing, 2011).

3]

262 | Majelis Syiab: Studi tentang Dakwalh dan Penyebaran Mazhab Syiab. .. (Mubammad Noupal, et al)


https://doi.org/10.19109/jmis.v3i1.4570

Jurnal 1lmn Agama, Vol. 24, No. 2 (Desember 2023)

perguruan tinggi lain, secara aktif ikut dalam kegiatan pengajian mingguan yang diasuh oleh
Jalaluddin Rakhmat. Seiring dengan kehadiran Husein Shahab, adik dari Umar Shahab, yang
turut aktif memberikan kegiatan keagamaan di Yayasan Mutahhari, semakin menambah
kedekatan para pemuda sayyid Palembang dengan mazhab syiah. Diskusi dan pengajian atau
zikir doa sylah kemudian mulai intens dilakukan, baik di rumah Husein Shahab sendiri atau
di Yayasan Mutahhari. Sekali lagi hal ini juga menunjukkan betapa syiah mulai diminati oleh
kalangan muda sayyid Palembang.

Perkembangan Syiah di Palembang sendiri semakin marak dengan banyaknya
masyarakat umum non sayyid yang ikut pengajian dan kemudian masuk dalam kelompok
syiah. Perayaan ‘Asyxra yang mulai dilakukan secara terbuka, baik di gedung atau di tempat
pertemuan lain, dihadiri oleh hampir seluruh orang syiah di Palembang. Jumlah yang hadir
menjadi bertambah khususnya ketika tokoh syiah dari pulau Jawa datang ke Palembang
memberikan ceramah. Perkembangan ajaran syiah di Palembang menjadi semakin formal
ketika mereka berhasil membangun pusat kegiatan bernama Husainiyyah di atas tanah wakaf
dari Sayyid Zein Shahab. Di Husainiyyah inilah, kegiatan rutin dan perayaan keagamaan syiah

dilakukan, tentunya dengan dihadiri oleh kalangan sayyid dan masyarakat umum lainnya.

Bentuk Dakwah Syiah di Palembang
1. Majelis Doa

Majelis doa dapat dikatakan sebagai dakwah syiah yang paling banyak dilakukan
sampali saat ini. Melalui majelis doa, dakwah syiah dilakukan di rumah salah satu jamaah atau
di tempat yang lebih umum. Doa yang dibaca adalah doa Kumail, doa tawassul, doa ziarah
dan lain-lain. Doa-doa tersebut dibaca dalam berbagai kesempatan, baik pagi atau malam;
sendiri atau bersama-sama. Tidak ada niat khusus dalam pembacaannya setiap doa kecuali
sebagai bentuk harapan kepada Allah swt.

Doa Kumail dapat disebut sebagai doa yang paling sering dibaca. Menurut penganut
syiah, doa Kumail diajarkan langsung oleh Imam Ali kepada sahabatnya, Kumail. Doa
Kumail termasuk doa yang cukup panjang. Dapat dibaca sendiri atau bersama-sama. Selain
Doa Kumail, penganut syiah juga membaca doa tawassul kepada para imam yang mereka
yakini. Disebut dengan doa tawassul, karena dalam doa ini dibacakan urutan ucapan salam
(wasilah) kepada para imam syiah yang berjumlah 12 orang. Dalam majelis ini, Doa Tawassul
dibaca hampir selalu bersamaan dengan Doa Kumail. Melalui tawassul, penganut syiah
meyakini konektifitas kesalehan dan keberkahan akan mereka dapatkan dari Allah swt melalui

perantara orang-orang yang suci.

2. Majelis Asyuro

Sebelum perayaan Asyuro tanggal 10 Muharam, para penganut syiah melaksanakan
rangkaian acara dari sejak malam kesatu sampai malam ke-10. Acara ini disebut dengan
majelis asyuro; yaitu dakwah penguatan ke-syi’ahan dalam rangka mencintai Husin dan imam-

imam ahlu Bait. Dalam pelaksanaannya, Majelis asyuro mengundang ustadz dan penceramah

Majelis Syiab: Studi tentang Dakwalh dan Penyebaran Mazhab Syiah. .. (Mubammad Noupal, et al) | 263



Jurnal 1lmn Agama, Vol. 24, No. 2 (Desember 2023)

syiah dari berbagai daerah yang datang secara bergantian. Materi yang dibahas difokuskan
kepada kepahlawanan Husein dan para imam Syiah dalam menghadapi kezaliman penguasa’.

Puncak Majelis Asyuro adalah perayaan pada siang hari tanggal 10 Muharam. Dalam
perayaan ini, jumlah penganut syiah yang hadir dapat mencapai sekitar 300 sampai 500 orang
dari berbagai kalangan. Dalam momen ini, dilakukan seremonial asyuro seperti ceramah
hikmah asyuro, pembacaan magqtal, maktam dan doa ziarah. Acara berlangsung secara khidmat
dengan prosesi pembacaan qasidah dan cerita-cerita kepahlawanan imam Husin yang

disampaikan penceramah.

3. Majelis Ilmu

Majelis Ilmu merupakan dakwah pembelajaran untuk mengkaji berbagai persoalan
keislaman secara komparatif dan kritik. Dalam masyarakat sunni, majelis ilmu dikenal dengan
nama majelis taklim. Bidang ilmu yang dibahas dalam majelis ilmu adalah sejarah Islam, hadis,
tafsir quran dan fikih. Metode kritik digunakan untuk membuktikan pemahaman terhadap
suatu masalah yang selama ini menjadi pengetahuan masyarakat. Sedangkan metode
komparatif digunakan sebagai pembanding antara pendapat ulama syiah dengan sunni; atau
ulama syiah dengan ulama syiah lainnya.

Bagi penganut syiah, ilmu yang harus dipelajari terlebih dahulu adalah ilmu akidah
(keimanan), terutama kaitannya dengan prinsip umum ajaran ahlu bait yang harus diyakini
kebenarannya. Konsepsi seperti kepemimpinan (izamah) yang diwariskan Nabi kepada Ahlu
Bait dan kesucian mereka (ishmah atau ma’sum) harus ditanamkan dalam kepercayaan
penganut syiah. Oleh karena itu, dalam majelis ilmu, buku atau kitab syiah yang dibaca lebih

banyak menyentuh kepada internalisasi nilai-nilai ajaran Ahlu bait sebagai ajaran keluarga

Nabi.

4. Majelis Idul Ghadir

Yang dimaksud dengan zdu/ ghadir adalah hari yang istimewa penganut syiah karena
pada hari itu Nabi Muhammad menunjuk Ali bin Abi Thalib sebagai pemimpin (imam)
setelahnya. Peristiwa penunjukan ini terjadi pada tanggal 18 Zulhijjah di daerah yang bernama
Ghadir Khum. Majelis 7dul ghadir tidak dirayakan secara terbuka. Beberapa individu
merayakannya dengan sangat sederhana; sekedar membaca doa dan berbagi sedekah kepada
orang lain. Idul ghadir sendiri tidak dikenal oleh non-syiah; berbeda dengan idul fitri atau idul
adha'.

5. Majelis Wiladah dan Syahadah

Majelis wiladah adalah majelis pertemuan yang diadakan untuk memperingati
kelahiran para imam-imam syiah. Sedangkan majelis syabadah adalah majelis memperingati
kematian para imam. Penganut Syiah sering mengadakan peringatan kelahiran imam,
terutama Ali bin Abi Thalib dan Fathimah Zahra. Jika yang terakhir dikaitkan dengan ‘hari

9 Zulkifli, The Struggle of the Shi‘is in Indonesia, 23.
10°A. Rachman, S. Hamdi, “Minority Muslim Survival Strategy: The Case of Shia Community in
Indonesia”, Al-Jami'ab: Journal of Islamic Studies 60, no. 1 (2022), 1-32.

264 | Majelis Syiab: Studi tentang Dakwalh dan Penyebaran Mazhab Syiab. .. (Mubammad Noupal, et al)



Jurnal 1lmn Agama, Vol. 24, No. 2 (Desember 2023)

ibu” maka kelahiran Ali dikaitkan dengan ‘hari ayah’. Bagi kelompok syiah, kelahiran dan
kematian imam dianggap penting karena dapat meningkatkan kecintaan kepada mereka.
Dalam peringatan itulah, cerita dan peristiwa sejarah para imam disampaikan terus-menerus

kepada jamaah syiah untuk tetap menjaga ke-syi’ah-an mereka.

Fase Pernyebaran Dakwah Syiah di Palembang

1. Fase Pembentukan (Sebelum Revolusi Iran)
Yang dimaksud fase pembentukan adalah momentum peristiwa yang menjadi titik

awal dakwah syiah di Palembang, baik melalui peran aktif beberapa individu ataupun
kelompok. Fase ini dapat dirunut melalui kejadian-kejadian penting awal mula munculnya
kecenderungan terhadap syiah, terutama sebelum terjadinya Revolusi Iran tahun 1979.

Hadun Habsyi (70"), Umar Shahab (63™) dan Husin Shahab menceritakan bahwa
sejak tahun 1970-an, sudah ada beberapa ulama Palembang yang bersimpati dengan syiah.
Mereka adalah Husin Ahmad Shahab, Ali Syauqi Shahab, Ahmad Habsyi, Ali Baharun dan
Alwi Bahsin (Muallim Nang). Selain mereka, ada juga sekelompok pemuda yang tertarik
dengan Ahlu Bait''. Kepada para ulama tadi mereka kemudian belajar masalah fikih ibadah,
tafsir atau sejarah Islam. Tetapi mereka belum dapat dipastikan penganut Syiah; karena tidak
satupun materi yang diajarkan kepada mereka adalah tentang syiah.

Dalam fase pembentukan ini, Umar dan Husin, dua bersaudara tokoh Syiah
Indonesia, belum mengambil bagian dalam dakwah syiah di Palembang. Keduanya saat itu
masih menempuh pendidikan keagamaan di pesantren Ar-Riyadh milik Ustadz Ahmad
Habsyi; ulama yang memberikan rekomendasi kepada mereka untuk melanjutkan pendidikan
di Qum, Iran. Umar baru pulang ke Indonesia pada tahun 1981; dan Husin pulang tahun
1987.

2. Fase Penguatan (Pasca Revolusi Iran)
Fase penguatan dakwah syiah mulai dilakukan seiring dengan pulangnya Umar

Shahab dari Iran tahun 1981. Menurut Hadun, Ali Syauqi sendiri mempersilahkan para
pemuda tadi untuk mengenal syiah lebih banyak kepada Umar. Dari sinilah, dakwah
penguatan syiah di Palembang mulai dilakukan. Hadun kemudian menjadikan rumah orang
tuanya di daerah Sei Bayas—disebut Rumah Gudang—sebagai majelis syiah. Di sini, doa
Kumail pertama kali dibacakan. Untuk memperkuat ke-syiahan mereka, diajarkan pula ilmu
tafsir, hadis, fikih dan berbagai masalah keimanan dan ibadah menurut Ahlu Bait. Tidak
jarang, diskusi intensif tentang syiah dilakukan. Menurut Hadun, jumlah mereka saat itu
sekitar 15 orang; hampir semuanya memiliki ikatan keluarga.

Semangat mengenal syiah kemudian membuat jumlah orang yang belajar di Rumab
Gudang menjadi bertambah. Seiring perkembangan, majelis syiah kemudian pindah ke rumah

ustadz Umar di jalan Punai. Di rumah ini, pembacaan Doa Kumail dan kajian-kajian

"' M. Noupal, J. Supriyanto, “Kinship and Social Integration: Ethnographic Study of Shia and Sunni Alawiyin
Relations in  Palembang. MUHARRIK:Jurnal Dakwah dan  Sosial 7, no. 1 (2024), 153-172.
https://doi.org/10.37680/muharrik.v7i1.6934

Majelis Syiab: Studi tentang Dakwalh dan Penyebaran Mazhab Syiah. .. (Mubammad Noupal, et al) | 265


https://doi.org/10.37680/muharrik.v7i1.6934

Jurnal 1lmn Agama, Vol. 24, No. 2 (Desember 2023)

keagamaan seperti tafsir, hadis atau fikih tetap dilakukan. Mereka yang datang tidak hanya
dari kalangan syiah, tapi juga beberapa orang sunni sahabat Umar.

Fase penguatan dakwah syiah yang berjalan di wilayah akademik, mengambil tempat
di TAIN Raden Fatah (sekarang UIN). Pada wilayah ini, Umar Shahab yang juga sebagai
tenaga dosen, mulai menarik perhatian mahasiswa dengan kajian-kajian ilmiahnya. Salah satu
yang tertarik adalah Kholid Al-Walid, mahasiswa fakultas Ushuluddin. Dalam diskusi dengan
Umar, Kholid merasa kagum dengan pandangan Umar yang argumentatif dan pemikiran
syiah yang rasional. Kholid kemudian membaca lebih banyak buku-buku syiah dan
berkenalan dengan pemikiran Kang Jalal, tokoh syiah dari Bandung. Di kampus, Kholid
membuat kelompok kajian bernama FORMAD (Forum Diskusi Mahasiswa Raden Fatah)
yang mengkaji tema-tema pemikiran Islam seperti Keadilan Tuhan, Imamah-Khilafah,
Keadilan Sahabat, Tahrif al-Quran dan lain-lain. Kelompok kajian ini berjalan cukup intensif,
diikuti sekitar 30 orang. Dalam kegiatan besar, mereka pernah mengadakan seminar tentang
buku Kang Jalal di auditorium UIN."

Menurut Umar, ia sering mengadakan diskusi mingguan di gedung Madrasah
Adabiyah dengan mengundang banyak peserta non-syiah. Turut hadir pada saat itu para
pembicara dari luar seperti Jalaluddin (UIN Palembang), Ghazali (Universitas Sriwijaya) dan
Kang Jalal (Bandung). Peserta yang hadir saat itu mencapai lebih dari 100 orang dari berbagai
kalangan, termasuk mahasiswa. Yang menarik, acara ini kemudian diberitakan dalam koran
harian Sriwijaya Post.

Dalam fase ini juga dakwah syiah berjalan lebih luas kepada masyarakat non Arab
melalui seorang “pendakwah” syiah bernama Thola’at. Nama ini sering terlibat pembicaraan
tentang ajaran syiah kepada jamaah shalat di Masjid Agung tempat ia bekerja sebagai dokter
klinik di sana. Hasilnya dapat dipastikan; jumlah pengikut syiah dari masyarakat non-Arab
berjalan cukup signifikan. Kelompok pertama mereka yang berasal dari sekitar Masjid Agung;
baik sebagai pedagang, broker atau pekerja swasta. Kelompok kedua berasal dari hasil
‘dakwahnya’ kepada pasiennya atau keluarga pasien. Sedangkan kelompok ketiga berasal dari
teman sesama dokter atau mahasiswa kedokteran. Melalui Umar, mereka belajar syiah dan

mendapatkan ilmu-ilmu dasar keislaman, seperti akidah, fikih dan doa-doa ahlul bait.

3. Fase Perubahan
Fase perubahan dakwah syiah dimulai setelah Umar dan Kholid melanjutkan jenjang

studinya masing-masing. Jika Umar melanjutkan studinya ke Jakarta tahun 1989, maka
Kholid melanjutkannya ke Iran tahun 1996. Fase perubahan dapat kita ditandai dengan
berpindahnya majelis syiah dari rumah Umar ke rumah Hadun. Di tempat ini, majelis syiah
masih berjalan dalam bentuk pembacaan doa dan ibadah; sedangkan kajian keilmuan—

seperti fase penguatan—mulai berkurang.

12 Kegiatan Bedah Bukn hasil karya Kang Jalal saat itu juga dilakukan oleh Tholaat; salah satu pemeluk syiah
awal dari kalangan non-Arab yang cukup penting. Menurutnya, ia pernah mengadakan kegiatan Bedah Buku di
aula Universitas Unsri (Unsri) yang dihadiri oleh kalangan akademik. Buku yang dibedah adalah karya Kang
Jalal, Islam Alternatif dan Islam Aktual.

266 | Majelis Syiab: Studi tentang Dakwalh dan Penyebaran Mazhab Syiab. .. (Mubammad Noupal, et al)



Jurnal 1lmn Agama, Vol. 24, No. 2 (Desember 2023)

Proses peralihan majelis syiah ke bentuk spiritual berjalan cukup lama. Setidaknya
ketiadaan ‘ustadz syiah’ saat itu menyebabkan majelis syiah terbagi ke beberapa lokasi. Selain
di Rumah Hadun, muncul lokasi majelis syiah di daerah Bukit (jalan Lunjuk), Sekip (rumah
Tholaat), Sako (pak Nuh), Celentang (rumah Jailani), Kertapati dan Banyuasin. Di lokasi-
lokast ini, majelis syiah juga hanya membaca doa Kumail dan peramalan ibadah lain; seperti
doa malam nisfu Sya’ban atau malam ILailatul Qodar. Tidak banyak kajian keagamaan
diadakan kecuali yang sifatnya umum. Pada fase inilah, keterlibatan ustadz syiah dari luar
Palembang untuk memberikan pengajaran kesyiahan menjadi penting. Nama-nama seperti
ustadz Hasan Dalil, Taufik Yahya dan Muhammad Bin Syekhbubakar, pernah mengisi
dakwah syiah. Kita bisa mengatakan bahwa pada fase ini, dakwah syiah ditandai dengan

terbentuknya relasi antara syiah Palembang dengan syiah luar Palembang.

Saluran Penyebaran
1. Keluarga

Keluarga dapat dikatakan sebagai saluran paling penting dalam penyebaran dakwah
syiah di Palembang. Beberapa kelompok syiah merupakan satu keluarga besar yang saling
bersentuhan. Kajian Muhammad Noupal dan John Supriyanto menyebutkan satu contoh
bagaimana relasi sunni-syiah di Palembang berjalan baik dalam suanasa kekeluargaan yang
saling menghargai tanpa menimbulkan perselisihan yang mengarah kepada konflik. Dari
relasi ini, sylah kemudian dikenal sebagai mazhab “baru” yang dakwahnya mengajak lebih
dekat kepada keluarga nabi. Karena itu simpati terhadap keluarga Nabi, menjadi daya tarik
untuk mereka lebih mengenal syiah".

Saluran keluarga dalam penyebaran dakwah syiah Palembang dapat kita lihat melalui
generasi pertama kelompok syiah itu sendiri. Beberapa nama merupakan satu keluarga besar
yang saling berkaitan; paman, keponakan, sepupu atau saudara jauh. Bahkan penyebutan
marga (seperti al-Habsyi) di belakang nama mereka, menunjukkan kekerabatan yang berasal
dari nenek yang sama. Begitu juga pada marga Bin Syahab, Alkaf atau Assegaf, semuanya
memiliki garis keturunan ke atas yang saling bertemu. Sebagai saluran dakwah, kegiatan
majelis syiah di dalam satu keluarga tentu akan menyebabkan penyebaran syiah menjadi lebih
mudah. Posisi penting kepala keluarga yang sudah menjadi pengikut syiah, akan

menyebabkan anak dan istrinya akan menjadi pengikut syiah juga.

2. Majelis

Sebagai saluran penyebaran, majelis berfungsi sebagai wadah bagi pengikut syiah
untuk bersama-sama mempelajari dan memperkuat kesy’ahan secara formal. Keberadaan
majelis kemudian menjadi lebih luas dari sekedar tempat beribadah, menjadi tempat belajar
dan perayaan ritual. Sebagai tempat beribadah, majelis dibentuk melalui perluasan fungsi
rumah para pengikut syiah sendiri; mereka menyediakan bagian rumah untuk dipakai sebagai

tempat berkumpul dan membaca doa kumail yang diadakan secara bergilir.

13 M. Noupal, J. Supriyanto, “Kinship and Social Integration: Ethnographic Study of Shia and Sunni
Alawiyin Relations in Palembang. MUHARRIK:Jurnal Dakwah dan Sosial 7, no. 1 (2024), 153-172.
https://doi.org/10.37680/muharrik.v7i1.6934

Majelis Syiab: Studi tentang Dakwalh dan Penyebaran Mazhab Syiah. .. (Mubammad Noupal, et al) | 267


https://doi.org/10.37680/muharrik.v7i1.6934

Jurnal 1lmn Agama, Vol. 24, No. 2 (Desember 2023)

3. Kampus

Penyebaran syiah melalui saluran kampus, dapat dikatakan sangat kecil terutama jika
dibandingkan dengan saluran keluarga atau majelis. Kajian tentang syiah di Fakultas
Ushuludin, memang sudah berjalan sejak lama. Tetapi kajian itu dilakukan secara global
melalui mata kuliah ilmu kalam. Kajian tentang syiah secara khusus dapat kita lihat justru
pada kegiatan di luar kuliah; seperti kelompok diskusi atau seminar. Dakwah syiah melalui
saluran kampus lebih mengarah kepada syiah sebagai pemikiran, bukan kepercayaan. Dari
sinilah kita memahami bahwa pengikut syiah dari saluran kampus, tidak sebanyak pengikut

syiah dari saluran keluarga.

Kesimpulan

Setidaknya ada dua hal penting yang menjadi kesimpulan, pertama; dakwah syiah di
Palembang tidak dilakukan dalam bentuk yang formal, baik melalui ceramah umum atau
tulisan. Dakwah syiah di Palembang berkembang secara informal melalui relasi sosial. Dalam
relasi social, peran keluarga menjadi factor paling dominan yang membuat syiah diterima
sebagai prinsip keagamaan (akidah) dan pelaksanaan ibadahnya (fikih). Kedua, dakwah syiah
di Palembang tidak identik dengan keberadaan majelis syiah yang sudah ada sejak
kemunculan generasi pertama di kalangan masyarakat Arab. Majelis syiah dibentuk sebagai
wadah pemeluk syiah untuk dapat melaksanakan ibadah doa secara bersama dan memperkuat
kecintaan kepada para imam. Ketiga, keberadaan majelis syiah di Palembang dapat dilihat
melalui tiga fase yaitu fase pertumbuhan, fase penguatan dan fase perubahan. Perkembangan

majelis syiah pada setiap fase dipengaruhi oleh peran internal yang dilakukan oleh ulamanya.

Daftar Pustaka

Bruinessen, Martin van. Contemporary Developments in  Indonesian Islam: Explaining the
“Conservative Turn”. Singapore: ISEAS Publishing, 2011.

Creswell, John W. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches.
Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2013.

Herlina. “Knowledge Transmission of Palembang Islamic Ulama during Palembang
Sultanate to Colonial Era.” Journal of Malay Isiamic Studies 3, no. 1 (2019): 17-28.
https://doi.org/10.19109/jmis.v3i1.4570.

Laffan, Michael F. Isiamic Nationhood and Colonial Indonesia: The Umima below the Winds. London:
Routledge, 2003.

Noupal, Muhammad. “Kritik Sayyid Usman bin Yahya terhadap Pemikiran Pembaharuan
Islam: Studi Sejarah Sosial Intelektual di Indonesia.” In#izar 20, no. 1 (2014): 17-41.

Noupal, Muhammad, dan Joko Supriyanto. “Kinship and Social Integration: Ethnographic
Study of Shia and Sunni Alawiyin Relations in Palembang.” MUHARRIK: Jurnal
Dafkwalh dan Sosial 7, no. 1 (2024): 153-172.
https://doi.org/10.37680/muhartik.v7i1.6934.

Peeters, Jeroen. Kaum Tuo—Kaum Mudo: Pernbahan Religins di Palembang 1821—1942. Jakarta:
INIS, 1994.

Putnam, Robert D. Bow/ing Alone: The Collapse and Revival of American Community. New Y ork:
Simon & Schuster, 2000.

268 | Majelis Syiab: Studi tentang Dakwalh dan Penyebaran Mazhab Syiab. .. (Mubammad Noupal, et al)


https://doi.org/10.19109/jmis.v3i1.4570
https://doi.org/10.37680/muharrik.v7i1.6934

Jurnal Iinim Agama, Vol. 24, No. 2 (Desember 2023)

Rachman, Abdul Aziz, dan Syamsul Hamdi. “Minority Muslim Survival Strategy: The Case
of Shia Community in Indonesia.” A/-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies 60, no. 1 (2022):
1-32.

Rachman, Abdul Aziz, dan Syamsul Hamdi. “Taqiyah as a Strategy for Social Integration of
Shia Minority in Indonesia.” HTS Teologiese Studies/ Theological Studies 78, no. 4 (2022):
a7357. https://doi.org/10.4102/hts.v78i4.7357.

Zulkifli. The Struggle of the Shi'is in Indonesia. Canberra: ANU E-Press, 2013.

Majelis Syiab: Studi tentang Dakwalh dan Penyebaran Mazhab Syiah. .. (Mubammad Noupal, et al) | 269


https://doi.org/10.4102/hts.v78i4.7357

