
                                                              Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir  

                             Vol 6 No 2 (2025) 
 

Konsep Tawakal dalam Tafsir Al-Wasith : Studi Surah Al-Ma'arij 

 

Muhammad Zaky Siregar 
Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang  

23021230029@radenfatah.ac.id  

Patur Rahman 

Universitas Jslam Negeri Raden Fatah Palembang 
 pathur702@gmail.com  

 
 
 
Abstract 
This qualitative research examines the concept of tawakal (trust in God) in Sheikh Muhammad 
Sayyid Thantawi's Tafsir Al-Wasith, specifically in the interpretation of Surah Al-Ma'arij. 
The study employs a descriptive-analytical approach through library research, with primary 
data from Tafsir Al-Wasith and secondary data from other relevant sources. The findings 
reveal that Thantawi interprets the negative human characteristics described in verses 19-21 
restlessness (halu'a), complaining (jazu'a), and stinginess (manu'a) as inherent 
psychological-spiritual realities. Thantawi positions continuous and devout prayer (verses 22-
23) as a spiritual therapy mechanism to build self-discipline and transcendental awareness. 
The research concludes that, in Thantawi's view, tawakal emerges as the culmination of a 
transformative process an active and serene state of mind achieved after maximum effort, 
representing a mature spiritual response to life's fluctuations. This study contributes to the 
development of an integrated spiritual counseling model based on Qur'anic values. 
Keywords : Spiritual Pshycology, Surah Al-Ma’arij, Tawakal, Tafsir Al-Wasith, Thantawi.  
 
 
Asbtrak 

Penelitian ini mengkaji konsep tawakal dalam Tafsir Al-Wasith karya Syekh 
Muhammad Sayyid Thantawi, khususnya pada penafsiran Surah Al-Ma'arij. Kajian 
ini menggunakan pendekatan deskriptif-analitis melalui studi kepustakaan, dengan 
data primer dari Tafsir Al-Wasith dan data sekunder dari berbagai sumber relevan 
lainnya. Temuan penelitian mengungkap bahwa Thantawi menafsirkan karakteristik 
negatif manusia dalam ayat 19-21 yaitu gelisah (halu'a), berkeluh kesah (jazu'a), dan 
kikir (manu'a) sebagai realitas psikologis-spiritual yang inheren. Thantawi 
memposisikan shalat yang kontinu dan khusyuk (ayat 22-23) sebagai mekanisme 
terapi spiritual untuk membangun disiplin diri dan kesadaran transendental. 
Penelitian menyimpulkan bahwa dalam pandangan Thantawi, tawakal muncul 
sebagai puncak proses transformatif sebuah kondisi jiwa yang aktif dan tenang 
setelah melakukan ikhtiar maksimal, yang merepresentasikan respons spiritual yang 
matang terhadap fluktuasi kehidupan. Kajian ini berkontribusi pada pengembangan 

mailto:23021230029@radenfatah.ac.id
mailto:pathur702@gmail.com


Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

414 

 

 

model konseling spiritual terpadu berbasis nilai-nilai Qur'ani. 
Kata kunci : Psikologi Spiritual, Surah Al-Ma’arij, Tawakal, Tafsir Al-Wasith, 
Thantawi.  
 
 
 
 
PENDAHULUAN  

Kehidupan manusia modern diwarnai oleh kompleksitas permasalahan yang 

tidak hanya bersifat material, tetapi juga spiritual dan psikologis. Dalam arus 

globalisasi dan kapitalisme yang kian deras, individu seringkali dihadapkan pada 

situasi ketidakpastian, tekanan kompetisi, dan krisis makna hidup yang memicu 

kecemasan eksistensial (Erich Fromm, To Have or to Be? (New York: Continuum, 2005), 

h. 45-50, yang menggambarkan bagaimana mode kepemilikan (having) dalam 

masyarakat kapitalis modern menciptakan kecemasan eksistensial). Fenomena 

burnout, anxiety disorder, dan depresi menjadi bukti nyata betapa manusia modern 

rentan terhadap goncangan jiwa yang bersumber dari ketidakmampuan mengelola 

harapan, kekecewaan, dan ketakutan akan masa depan. Dalam konteks inilah, agama 

Islam menawarkan seperangkat konsep psikologis-spiritual untuk membangun 

ketahanan diri, dan salah satu konsep sentral yang diajukan adalah tawakal (Malik 

Badri, The Dilemma of Muslim Psychologists (London: MWH London, 1979), h. 78). 

 

Secara bahasa, tawakal berasal dari akar kata bahasa Arab wa-ka-la (وكل) yang 

bermakna menyerahkan, mempercayakan, atau mewakilkan (Ibn Manzur, Lisan al-

‘Arab, jilid 11 (Beirut: Dar Sadir, 1994), h. 732) . Dalam terminologi Islam, tawakal 

tidak dimaknai sebagai sikap pasif dan menyerah pada takdir tanpa usaha, melainkan 

sebagai bentuk kepasrahan total kepada Allah SWT. setelah melakukan ikhtiar atau 

usaha secara maksimal sesuai dengan sunnatullah (Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, 

jilid 4 (Beirut: Dar al-Ma’rifah, t.th.), h. 25). Konsep ini menempati posisi yang sangat 

strategis dalam bangunan akidah dan akhlak seorang Muslim, karena ia merupakan 

puncak dari maqam-maqam (stasiun-stasiun spiritual) dalam tasawuf dan 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

415 

 

 

manifestasi nyata dari keimanan kepada takdir (Al-Qusyairi, Al-Risalah al-

Qusyairiyyah (Mesir: Dar al-Kutub al-Haditsah, t.th.), h. 120-125). Al-Qur’an banyak 

menyinggung tentang tawakal, di antaranya dalam firman-Nya: "Dan barang siapa 

yang bertawakal kepada Allah, niscaya Allah akan mencukupkan (keperluan)nya. 

Sesungguhnya Allah melaksanakan urusan (yang dikehendaki)-Nya. Sungguh, Allah 

telah mengadakan ketentuan bagi setiap sesuatu." 

 

Namun, pemahaman tentang tawakal seringkali mengalami reduksi dan 

disalahtafsirkan dalam praktik keberagamaan masyarakat. Tidak jarang, tawakal 

dijadikan pembenaran untuk kemalasan, kurangnya inisiatif, dan kegagalan dalam 

merencanakan masa depan. Di sisi lain, dalam masyarakat yang kapitalistik, tawakal 

justru diabaikan sehingga menimbulkan sikap materialistik, serakah, dan gelisah 

karena menggantungkan kebahagiaan sepenuhnya pada pencapaian duniawi 

(Sebuah laporan WHO pada 2021 menunjukkan bahwa gangguan kecemasan dan 

depresi meningkat signifikan pasca pandemi, yang berkorelasi dengan 

ketidakpastian ekonomi dan sosial. "Global Burden of Disease and Mental Health," World 

Health Organization, 2021, h.12).  Oleh karena itu, diperlukan penafsiran yang 

kontekstual dan komprehensif terhadap konsep tawakal, yang mampu menjembatani 

dimensi transendental dengan realitas empiris kehidupan manusia modern. 

 

Salah satu surah dalam Al-Qur’an yang secara implisit mengajak pada konsep 

tawakal dengan terlebih dahulu mendiagnosis masalah kejiwaan manusia adalah 

Surah Al-Ma’arij. Allah SWT. berfirman: "Sungguh, manusia diciptakan bersifat suka 

mengeluh. Apabila dia ditimpa kesusahan dia berkeluh kesah, dan apabila mendapat 

kebaikan (harta) dia jadi kikir." Ayat ini menggambarkan dua kutub karakter negatif 

manusia: gelisah dan putus asa saat susah, serta kikir dan egois saat senang. Kedua 

sifat ini, menurut para mufasir, bersumber dari hati yang lemah imannya dan tidak 

mampu bertawakal dengan benar kepada Allah SWT (Fakhruddin Al-Razi, Mafatih 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

416 

 

 

al-Ghaib, jilid 30 (Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-'Arabi, 1999), h. 210).  Solusi atas kedua 

penyakit hati ini diisyaratkan dalam ayat-ayat selanjutnya, yaitu dengan mendirikan 

shalat secara konsisten, yang dalam banyak tafsir dipandang sebagai sarana utama 

untuk membangun koneksi dengan Ilahi dan melatih ketenangan jiwa yang menjadi 

fondasi tawakal (Muhammad Abduh, Tafsir al-Manar, jilid 12 (Kairo: Dar al-Manar, 

1367 H), h. 155). Dalam khasanah penafsiran Al-Qur’an kontemporer, Tafsir Al-

Wasith karya Syaikh Muhammad Sayyid Thantawi menempati posisi yang unik dan 

signifikan. Thantawi, yang pernah menjabat sebagai Grand Syaikh Al-Azhar, dikenal 

dengan pendekatan tafsirnya yang menggabungkan metode bi al-ma'tsur 

(berdasarkan riwayat) dan bi al-ra'yi (berdasarkan nalar), dengan corak adabi ijtima'i 

(sastra-sosial) yang kuat (Abdullah Mubarak, “Tafsir Al-Wasith Li Al-Qur’an Al-Karim” 

Sebuah Karya Besar Grand Syaikh Muhammad Sayyid Thanthāwi),” Jurnal STAI Al-

Anwar 2, no. 1 (2016): h. 115).  Tafsirnya ditulis dengan bahasa yang lugas, sistematis, 

dan mudah dipahami, namun tidak kehilangan kedalaman analisisnya. Yang menjadi 

keunggulan Tafsir Al-Wasith adalah kemampuannya menjembatani pesan-pesan 

klasik Al-Qur’an dengan problematika kekinian, termasuk isu-isu psikologis dan 

sosial masyarakat modern ( Ali Hendri, Konstruksi Perempuan dalam Keluarga dalam 

Kitab Al-Tafsir Al-Wasit Li Al-Qur’an Al-Karim Karya Muhammad Sayyid Tantawi (Tesis 

UIN Sunan Kalijaga, 2018), h. 34). Sebagai seorang ulama yang hidup di era 

kontemporer, Thantawi sangat aware terhadap tantangan yang dihadapi umat, 

sehingga penafsirannya terhadap ayat-ayat seperti dalam Surah Al-Ma’arij 

diharapkan dapat memberikan solusi yang relevan dan aplikatif. 

 

Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa penafsiran Thantawi terhadap 

Surah Al-Ma’arij, khususnya pada ayat-ayat yang menggambarkan karakter negatif 

manusia, mengandung konsep implisit tentang tawakal sebagai solusi. Penelitian ini 

tidak hanya ingin menguraikan bagaimana Thantawi memaknai kata-kata kunci 

dalam surah tersebut, tetapi juga ingin menyelami bagaimana ia menghubungkan 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

417 

 

 

diagnosis masalah manusiawi itu dengan resep ilahiyah berupa shalat dan pada 

akhirnya membentuk sikap tawakal. Dengan kata lain, penelitian ini berusaha 

merekonstruksi "psikoterapi Qur'ani" yang ditawarkan Thantawi melalui tafsirnya 

untuk mengobati penyakit gelisah dan kikir, dengan tawakal sebagai puncak 

penyembuhannya. 

Beberapa penelitian terdahulu telah membahas Tafsir Al-Wasith dari berbagai 

sudut pandang. Misalnya, penelitian yang dilakukan oleh Ali Hendri mengkaji 

konstruksi perempuan dalam keluarga menurut Thantawi, dan menemukan bahwa 

meskipun secara umum tafsirnya masih menyimpan bias gender, namun Thantawi 

menekankan bahwa spiritualitas laki-laki dan perempuan adalah sebanding (Ali 

Hendri, Konstruksi Perempuan dalam Keluarga dalam Kitab Al-Tafsir Al-Wasit Li Al-

Qur’an Al-Karim Karya Muhammad Sayyid Tantawi (Tesis UIN Sunan Kalijaga, 2018) , 

h. 105). Penelitian lain oleh Fahru Razi dan Sukiman mengkaji karakteristik manusia 

dalam Surah Al-Ma’arij ayat 19-21 menurut Thantawi, dan menyimpulkan bahwa 

sifat keluh kesah dan kikir adalah sifat alami yang bisa dikendalikan dengan 

meningkatkan iman dan ibadah (Fahru Razi dan Sukiman, “Karakteristik Manusia 

Menurut Syekh Muhammad Sayyid Thantawi dalam Tafsir Al-Wasith: Studi Surah Al-

Ma’arij Ayat 19-21,” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam 6, 

no. 2 (2025): h. 687). Namun, penelitian tersebut belum secara spesifik dan mendalam 

mengeksplorasi konsep tawakal sebagai inti solusi yang ditawarkan Al-Qur’an 

melalui penafsiran Thantawi. Ruang inilah yang coba diisi oleh penelitian ini. 

 

Berdasarkan uraian di atas, rumusan masalah dalam penelitian ini adalah: 

Bagaimana konsep tawakal direpresentasikan dalam penafsiran Syaikh Muhammad 

Sayyid Thantawi terhadap Surah Al-Ma’arij, khususnya sebagai solusi atas karakter 

manusia yang suka mengeluh dan kikir?  

Adapun tujuannya adalah untuk:  

1.) Menganalisis penafsiran Thantawi tentang karakter negatif manusia dalam Surah 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

418 

 

 

Al-Ma’arij ayat 19-21. 

2.) Menggali penafsiran Thantawi tentang peran shalat (ayat 22-23) sebagai fondasi 

pembentukan jiwa; dan  

3. Merekonstruksi konsep tawakal implisit dalam Tafsir Al-Wasith sebagai puncak 

solusi atas problem kejiwaan manusia. 

Diharapkan, penelitian ini dapat memberikan kontribusi baik secara akademis 

maupun praktis. Secara akademis, penelitian ini akan memperkaya khazanah studi 

tafsir tematik, khususnya mengenai konsep tawakal dalam Tafsir Al-Wasith yang 

belum banyak disentuh. Secara praktis, hasil penelitian ini dapat menjadi referensi 

dalam pengembangan psikologi Islam dan konseling spiritual, memberikan sebuah 

perspektif Qur'ani yang ditafsirkan secara kontekstual untuk mengatasi masalah 

kecemasan dan materialisme dalam kehidupan modern. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif berbasis kepustakaan (library   

research) dengan menggunakan pendekatan deskriptif-analitis. Sumber data primer 

yang digunakan adalah kitab Tafsir Al-Wasith li Al-Qur’an Al-Karim karya 

Muhammad Sayyid Thantawi, khususnya pada bagian penafsiran Surah Al-Ma’arij. 

Sumber data sekunder meliputi karya-karya Thantawi lainnya, kitab tafsir klasik dan 

kontemporer, serta artikel jurnal dan tesis yang relevan. Teknik pengumpulan data 

dilakukan melalui studi dokumentasi terhadap sumber-sumber tersebut. Data yang 

terkumpul dianalisis dengan metode analisis isi (content analysis) untuk 

mengidentifikasi, mengelompokkan, dan merekonstruksi konsep tawakal dalam 

penafsiran Thantawi, yang kemudian disajikan secara deskriptif dan interpretatif. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Analisis Penafsiran Thantawi tentang Karakter Negatif Manusia (QS. Al-Ma'arij: 

19-21) 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

419 

 

 

Allah SWT berfirman dalam QS. Al-Ma'arij ayat 19-21: 

نََّ إنِ َّ ٰـ نسَ ِ ٢١﴿ مَنوُعًا ٱلإخَيإرَُّ مَس هَُّ وَإذِاَ ﴾٢٠﴿ جَزُوعًا ٱلش ر َّ مَس هَُّ إذِاََّ ﴾١٩﴿ هَلوُعًا خُلِقََّ ٱلْإ  

"Sesungguhnya manusia diciptakan bersifat keluh kesah lagi kikir. Apabila ditimpa 

kesusahan, ia berkeluh kesah, dan apabila mendapat kebaikan, ia amat kikir." (QS. 

Al-Ma'arij: 19-21) 

Dalam menafsirkan ketiga ayat ini, Thantawi memberikan penekanan bahwa 

karakter negatif manusia yang digambarkan tersebut bersifat fundamental dalam 

struktur penciptaannya. Ia menjelaskan kata halu'a sebagai bentuk shighat 

mubalaghah yang menunjukkan intensitas sifat gelisah yang luar biasa pada diri 

manusia (Muhammad Sayyid Thantawi, Al-Tafsir Al-Wasith li Al-Qur'an Al-Karim, 

Jilid 15 (Kairo: Dar Nahdhah, 1998), h. 352.). Menurutnya, kondisi psikologis ini 

merupakan realitas bawaan (asliyyah) yang melekat dalam natur kemanusiaan, 

bukan sekadar produk kondisioning sosial. Ketika manusia menghadapi asy-syar 

(keburukan) berupa kemiskinan, penyakit, atau berbagai bentuk kesulitan hidup, 

sifat gelisah ini berubah menjadi jazu' yaitu sikap berkeluh kesah yang tak 

terbendung ( Thantawi,Al-Tafsir Al-Wasith..., h. 353). Sebaliknya, ketika memperoleh 

al-khair (kebaikan) seperti kekayaan, kesehatan, dan kesenangan duniawi, karakter 

dasarnya memanifestasi menjadi manu' atau sikap kikir yang enggan berbagi 

(Thantawi,Al-Tafsir Al-Wasith..., h. 354). 

 

Shalat sebagai Mekanisme Terapi Spiritual dalam Pemikiran Thantawi 

Allah SWT berfirman dalam QS. Al-Ma'arij ayat 22-23: 

٢٣﴿ دَائِمُونََّ صَلََتهِِمإَّ عَلىََّٰ هُمإَّ ٱل ذِينََّ ﴾٢٢﴿ ٱلإمُصَل ِينََّ لّ َّإ ِ  

"Kecuali orang-orang yang mengerjakan shalat, yang mereka itu tetap mengerjakan 

shalatnya." (QS. Al-Ma'arij: 22-23) 

Yang membedakan penafsiran Thantawi adalah kemampuannya 

menghubungkan diagnosis masalah dengan preskripsi solusi secara sistematis. 

Dalam menafsirkan ayat ini, Thantawi tidak membatasinya pada aspek ritual formal 

semata. Ia menekankan bahwa shalat yang dimaksud adalah shalat yang "terjaga 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

420 

 

 

kontinuitasnya (dawam), dilaksanakan dengan penuh kekhusyukan, dan menjadi 

kebutuhan esensial jiwa yang tidak dapat dikompromikan dalam keadaan apapun”( 

Thantawi,Al-Tafsir Al-Wasith..., h. 355). Lebih lanjut, Thantawi memandang shalat 

sebagai mekanisme tarbiyah ruhiyyah (pendidikan spiritual) yang berfungsi 

membangun kesadaran transendental (al-wa'iy al-uluhiy) secara berkelanjutan 

(Thantawi,Al-Tafsir Al-Wasith..., h. 356). 

Jika kita kaitkan dengan teori psikologi humanistik Maslow tentang aktualisasi 

diri, shalat dalam perspektif Thantawi ini dapat dipandang sebagai praktik yang 

memungkinkan manusia untuk melampaui kebutuhan dasar menuju kebutuhan 

transendensi. Sementara dalam perspektif psikologi kognitif, shalat yang khusyuk 

dan kontinu berfungsi sebagai cognitive restructuring yang membentuk pola pikir 

baru dalam menyikapi berbagai situasi kehidupan (Aaron T.Beck, Cognitive Therapy 

and the Emotional Disorders (New York: International Universities Press, 1976), h. 214). 

Pemikiran Thantawi tentang shalat sebagai terapi spiritual ini menunjukkan 

bahwa solusi terhadap masalah karakter manusia tidak hanya bersifat behavioral 

semata, tetapi harus menyentuh aspek spiritual yang lebih mendalam. Konsep shalat 

yang kontinu dan khusyuk ini menawarkan pendekatan yang holistik dalam 

mentransformasi karakter negatif manusia, di mana aspek ritual tidak dipisahkan 

dari aspek psikologis dan spiritual. 

 

Konstruksi Tawakal sebagai Puncak Transformasi Spiritual 

Meskipun term tawakal tidak muncul secara eksplisit dalam teks Surah Al-

Ma'arij, analisis mendalam terhadap penafsiran Thantawi mengungkap konstruksi 

konsep tawakal yang implisit namun sistematis. Dalam kerangka pemikiran 

Thantawi, tawakal bukanlah sikap pasivitas atau pelarian dari realitas. Sebaliknya, ia 

merupakan halatul qalb (kondisi spiritual hati) yang dicirikan oleh ketenangan 

(sakinah), kestabilan (istiqrar), dan kepasrahan aktif setelah melakukan ikhtiar secara 

maksimal (Thantawi,Al-Tafsir Al-Wasith..., h. 358). 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

421 

 

 

Jika kita telisik lebih dalam, konsep ini sejalan dengan teori stress and coping 

oleh Lazarus dan Folkman, di mana tawakal dapat dipahami sebagai bentuk religious 

coping yang efektif. Dalam perspektif ini, tawakal bukan berarti menghindar dari 

masalah, melainkan mengembangkan mekanisme adaptasi yang sehat melalui 

penyandaran diri kepada kekuatan yang lebih tinggi (Kenneth I.Pargament, The 

Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, Practice (New York: Guilford Press, 

2001), h. 112). 

Proses transformasi spiritual yang digambarkan Thantawi melalui penafsiran 

Surah Al-Ma'arij ini menunjukkan suatu perkembangan psikologis yang bertahap. 

Dari kondisi awal manusia yang diliputi kecemasan dan kekikiran, melalui disiplin 

shalat yang konsisten, manusia berkembang menuju kondisi jiwa yang lebih matang 

dan stabil. Jiwa yang telah mengalami transformasi melalui disiplin shalat ini tidak 

lagi mudah tergoncang oleh asy-syar karena memiliki keyakinan kuat bahwa semua 

ketetapan berasal dari Allah SWT (Thantawi,Al-Tafsir Al-Wasith..., h. 359). Sebaliknya, 

ketika memperoleh al-khair, jiwa tersebut tidak terjebak dalam sikap manu' karena 

memandang segala nikmat sebagai amanah ilahiyah yang harus disyukuri dan 

didistribusikan (Thantawi,Al-Tafsir Al-Wasith..., h. 360). 

 

Relevansi Konstruk Tawakal Thantawi dalam Konteks Psikologi Kontemporer 

Konstruksi tawakal yang dibangun Thantawi melalui penafsiran Surah Al-

Ma'arij ini menemukan relevansinya yang signifikan dalam konteks psikologi 

kontemporer. Konsepnya tentang shalat sebagai mekanisme terapi spiritual sejalan 

dengan pendekatan mindfulness-based intervention dalam psikologi modern yang 

menekankan pentingnya kesadaran penuh (present moment awareness) dan 

penerimaan (acceptance) sebagai cara mengelola distress psikologis (American 

Psychological Association, “Mindfulness-Based Interventions for Anxiety and 

Depression,” Journal of Clinical Psychology, Vol. 75, No. 3, 2019, h. 45). 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

422 

 

 

Dalam perkembangan terbaru psikologi positif, konsep tawakal Thantawi ini 

dapat dipandang sebagai bentuk transcendence strength yang memungkinkan 

individu untuk terhubung dengan sesuatu yang lebih besar dari dirinya sendiri. 

Sementara dalam perspektik neurosains, praktik shalat yang khusyuk dan kontinu 

seperti yang ditekankan Thantawi dapat mempengaruhi struktur otak dalam 

mengelola emosi dan stres (Andrew Newberg,How God Changes Your Brain (New 

York: Ballantine Books, 2009), h. 87). 

Pemikiran Thantawi melalui penafsiran Surah Al-Ma'arij ini telahmemberikan 

kontribusi penting bagi pengembangan psikologi Islam yang mengintegrasikan 

dimensi spiritual dengan pendekatan psikologis modern. Dalam masyarakat 

kontemporer yang ditandai oleh tingginya tingkat kecemasan dan materialisme, 

konstruk tawakal ala Thantawi menawarkan paradigma alternatif yang holistik 

dalam membangun ketahanan mental dan spiritual. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan penelitian yang telah dilakukan terhadap Tafsir Al-Wasith karya 

Syaikh Muhammad Sayyid Thantawi, dapat disimpulkan bahwa penafsiran beliau 

terhadap Surah Al-Ma’arij menghadirkan sebuah bangunan konseptual yang utuh 

tentang transformasi jiwa manusia. Penelitian ini berhasil mengungkap bahwa 

Thantawi tidak hanya memandang sifat halu‘a (gelisah), jazu‘a (berkeluh kesah), dan 

manu‘a (kikir) sebagai sekadar kecacatan moral, melainkan sebagai realitas 

psikologis-spiritual yang inheren dalam diri manusia. Karakter negatif ini, dalam 

pandangannya, merupakan titik tolak bagi sebuah perjalanan transformatif. 

Solusi yang ditawarkan Thantawi melalui penafsiran ayat-ayat berikutnya 

bersifat gradual dan sistematis. Shalat yang kontinu dan khusyuk diposisikan sebagai 

mekanisme terapi spiritual yang berfungsi membangun disiplin diri, kesadaran 

transendental, dan ketahanan psikologis. Melalui praktik shalat yang konsisten 

inilah, jiwa manusia dilatih untuk melampaui reaksi-reaksi impulsifnya ketika 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

423 

 

 

menghadapi fluktuasi kehidupan. 

Puncak dari seluruh proses transformasi ini adalah terwujudnya sikap tawakal 

yang sesungguhnya. Dalam konstruksi pemikiran Thantawi, tawakal bukanlah 

kepasrahan pasif, melainkan sebuah kondisi jiwa yang tenang, stabil, dan aktif setelah 

melakukan ikhtiar secara maksimal. Konsep tawakal implisit dalam penafsiran 

Thantawi ini menawarkan relevansi yang signifikan bagi kehidupan modern, 

khususnya dalam menyikapi problematika kecemasan eksistensial dan materialisme. 

Temuan penelitian ini tidak hanya memperkaya khazanah studi tafsir tematik, tetapi 

juga membuka peluang untuk pengembangan model konseling dan terapi spiritual 

yang terintegrasi dengan nilai-nilai Qur’ani. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

424 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Buku Teks 
Beck, Aaron T. Cognitive Therapy and the Emotional Disorders. New York: International 
Universities Press, 1976. 
Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 
2017. 
Newberg, Andrew. How God Changes Your Brain. New York: Ballantine Books, 2009. 
Pargament, Kenneth I. The Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, Practice. 
New York: Guilford Press, 2001. 
Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta, 
2016. 
Thantawi, Muhammad Sayyid. Al-Tafsir Al-Wasith li Al-Qur'an Al-Karim, Jilid 15. Kairo: 
Dar Nahdhah, 1998. 
 
Jurnal Ilmiah 
American Psychological Association. "Mindfulness-Based Interventions for Anxiety and 
Depression." Journal of Clinical Psychology, Vol. 75, No. 3, 2019. 
Puteri, Hesi Eka. "Kontribusi BPRS Merealisasi Financial Inclusion dalam Penguatan 
Ekonomi Lokal: Evaluasi Empiris dan Penguatan Strategi." Islam Realitas: Journal of 
Islamic & Social Studies, Vol. 8, No. 1, Juni 2015. 
Razi, Fahru dan Sukiman. "Karakteristik Manusia Menurut Syekh Muhammad 
Sayyid Thantawi dalam Tafsir Al-Wasith: Studi Surah Al-Ma'arij Ayat 19-21." 
Ta'wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur'an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6, No. 2, Agustus 
2025. 
 
Makalah Ilmiah dan Tesis 
Hendri, Ali. Konstruksi Perempuan dalam Keluarga dalam Kitab Al-Tafsir Al-Wasit Li Al-
Qur'an Al-Karim Karya Muhammad Sayyid Tantawi. Tesis UIN Sunan Kalijaga, 2018. 
Sujimat, D. Agus. "Penulisan Karya Ilmiah." Makalah disampaikan pada Pelatihan 
Penelitian bagi Guru SLTP Negeri di Kabupaten Sidoarjo, 19 Oktober 2000 (Tidak 
diterbitkan). 
 


