
                                                              Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir  

                             Vol 6 No 2 (2025) 
 
 

Integrasi Nilai Qur’ani dan Agenda SDGS : Solusi Islam  
Atas Krisis Lingkungan 

  
A’yun Isfahani 

Universitas Islam Negeri Syekh Wasil kediri 
asfa23hani@gmail.com 

 
Mohamad Zaenal Arifin 

Universitas Islam Negeri Syekh Wasil kediri 
mohamadzaenalarifin@iainkediri.co.id 

 
 

Abstract  
      The current environmental crisis has become a global issue demanding serious attention 
from all of humanity. Phenomena such as global warming, pollution, deforestation, and the 
loss of biodiversity are largely the result of unsustainable and exploitative human activities. In 
response to this situation, the United Nations formulated the Sustainable Development Goals 
(SDGs), a global agenda comprising 17 goals and 169 targets that aim to achieve sustainable 
development across social, economic, and environmental dimensions. In parallel, Islam, 
through the Qur'an, has long offered ecological values that remain relevant today, such as the 
concept of humans as khalīfah (stewards of the Earth) in Surah Al-Baqarah [2]: 30, the 
prohibition of spreading corruption (fasād) in Surah Al-Baqarah [2]: 11, and the call for 
balance and avoidance of excess (isrāf) in Surah Al-Mā’idah [5]: 32. These principles reflect 
the spiritual and ethical responsibility of humankind in preserving the environment. This 
paper aims to explore and integrate Qur’anic ecological values with the SDGs agenda as a 
conceptual and practical contribution to addressing the global ecological crisis. The study 
employs a qualitative-descriptive method based on library research, analyzing relevant 
Qur’anic verses and official SDG documents. The discussion is divided into two main sections: 
Ecological values in the Qur’an and Integration of Qur’anic values with the SDGs framework. 
The findings indicate that Qur’anic teachings offer significant ethical and spiritual 
reinforcement to the broader vision of sustainable development. 
Keywords: Environmental crisis; Qur’anic values; Sustainable development Goals (SDGS). 
 
Abstrak  
       Krisis lingkungan hidup dewasa ini telah menjadi isu global yang menuntut 
perhatian serius dari seluruh umat manusia. Fenomena seperti pemanasan global, 
pencemaran, deforestasi, serta hilangnya keanekaragaman hayati merupakan 
dampak dari aktivitas manusia yang eksploitatif dan tidak berkelanjutan. Dalam 
merespons persoalan ini, Perserikatan Bangsa-Bangsa merumuskan Sustainable 
Development Goals (SDGs), sebuah agenda global dengan 17 tujuan dan 169 target yang 
bertujuan untuk mewujudkan pembangunan berkelanjutan, termasuk dalam aspek 

mailto:asfa23hani@gmail.com
mailto:mohamadzaenalarifin@iainkediri.co.id


Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

426 

 

 

lingkungan. Di sisi lain, Islam melalui Al-Qur’an telah lama menawarkan nilai-nilai 
ekologis yang relevan, seperti konsep manusia sebagai khalīfah (QS Al-Baqarah [2]: 
30), larangan berbuat kerusakan (fasād) (QS Al-Baqarah [2]: 11), dan prinsip 
keseimbangan serta larangan berlebihan (isrāf) (QS Al-Mā’idah [5]: 32). Prinsip-
prinsip ini mencerminkan tanggung jawab spiritual dan etis umat Islam terhadap 
keberlanjutan alam. Tulisan ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan 
mengintegrasikan nilai-nilai Qur’ani dengan agenda SDGs sebagai upaya konseptual 
dan praktis dalam menghadapi krisis ekologi global. Metode yang digunakan adalah 
pendekatan kualitatif-deskriptif berbasis studi kepustakaan, dengan menelaah ayat-
ayat Al-Qur’an serta dokumen resmi SDGs. Pembahasan meliputi dua aspek utama: 
Nilai-nilai ekologis dalam Al-Qur’an dan Integrasi nilai Qur’ani dengan tujuan-
tujuan SDGs. Hasil kajian ini menunjukkan bahwa nilai Qur’ani dapat memberikan 
kontribusi signifikan dalam memperkuat dimensi etis dan spiritual pembangunan 
berkelanjutan 
Kata Kunci: Krisis lingkungan; Nilai Qur’ani; Tujuan Pembangunan berkelanjutan 
(SDGS). 
 
PENDAHULUAN 

Krisis lingkungan hidup saat ini telah menjadi isu global yang menuntut 
perhatian serius dari seluruh umat manusia. Fenomena seperti pemanasan global, 
pencemaran udara dan air, deforestasi, hingga hilangnya keanekaragaman hayati 
menunjukkan bahwa bumi berada dalam kondisi darurat ekologis. Kerusakan ini 
sebagian besar disebabkan oleh aktivitas manusia yang eksploitatif, konsumtif, dan 
tidak memperhatikan keberlanjutan(Habibi & Nabilah, 2024, hlm. 152). Berbagai 
studi menunjukkan bahwa krisis ekologis yang terjadi saat ini bahkan telah melewati 
ambang batas yang dapat ditoleransi oleh sistem penyangga kehidupan alam. Situasi 
ini bukan hanya menjadi ancaman bagi generasi sekarang, tetapi juga menimbulkan 
kekhawatiran yang mendalam bagi kelangsungan generasi masa depan. Oleh karena 
itu, upaya penanganan krisis lingkungan membutuhkan pendekatan yang bersifat 
multidimensional, melibatkan perspektif sains, kebijakan, budaya, dan spiritualitas 
(Pradheksa dkk., 2023, hlm. 125). 

Sebagai respons terhadap ancaman tersebut, Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB) 
merumuskan agenda global bernama Sustainable Development Goals (SDGs) yang 
mulai diadopsi sejak tahun 2015. Agenda ini memuat 17 tujuan dan 169 target yang 
meliputi dimensi sosial, ekonomi, dan lingkungan, yang dirancang untuk dicapai 
hingga tahun 2030. Salah satu fokus utama dalam SDGs adalah perlindungan 
lingkungan hidup dan keberlanjutan sumber daya alam (Alisjahbana & 
Murniningtyas, 2018, hlm. 61). Meskipun SDGs merupakan agenda global yang 
bersifat sekuler, nilai-nilai di dalamnya sejatinya memiliki irisan kuat dengan ajaran 
agama, termasuk Islam. Namun demikian, integrasi nilai-nilai religious khususnya 
yang bersumber dari Al-Qur’an dalam kerangka SDGs masih belum banyak dikaji 
secara mendalam, padahal kontribusi agama dapat menjadi fondasi moral dan 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

427 

 

 

spiritual yang memperkuat implementasi pembangunan berkelanjutan. 

Dalam khazanah Islam, konsep pelestarian lingkungan telah lama tertanam 
dalam ajaran Al-Qur’an dan hadis Nabi. Al-Qur’an mengandung banyak ayat yang 
menunjukkan perhatian serius terhadap keseimbangan ekosistem dan tanggung 
jawab manusia terhadap alam. Misalnya, konsep khalīfah (pemelihara bumi) dalam 
QS Al-Baqarah [2]: 30 memberikan landasan teologis bahwa manusia ditunjuk 
sebagai penjaga dan pengelola bumi, bukan perusaknya. Larangan untuk melakukan 
kerusakan (fasād) ditegaskan dalam QS Al-Baqarah [2]: 11, sedangkan peringatan 
untuk tidak hidup secara berlebihan (isrāf) muncul dalam berbagai ayat, di antaranya 
QS Al-A‘rāf [7]: 31 dan QS Al-Mā’idah [5]: 32 (Gunawan, 2023, hlm. 50). Ajaran-ajaran 
ini bukan hanya bersifat moral individual, tetapi juga merupakan prinsip etis kolektif 
yang harus mewarnai kebijakan dan gaya hidup umat Islam dalam menghadapi 
tantangan global, termasuk krisis lingkungan. 

Namun, sebagian besar kajian yang mengangkat tema pembangunan 
berkelanjutan masih dominan menggunakan perspektif sekuler, teknokratis, dan 
ekonomi-politik, dengan sedikit perhatian terhadap kontribusi nilai-nilai spiritual-
religius. Inilah celah pengetahuan (knowledge gap) yang ingin diisi oleh penelitian ini. 
Penulis menawarkan pendekatan integratif, yaitu dengan mengaitkan antara prinsip-
prinsip ekologis dalam Al-Qur’an dengan tujuan-tujuan lingkungan dalam SDGs. 
Pendekatan ini berbeda dari penelitian sebelumnya yang sering kali bersifat 
deskriptif atau normatif, tanpa menempatkan nilai-nilai Qur’ani sebagai bagian aktif 
dari kerangka solusi global. Dengan demikian, tulisan ini tidak hanya memberikan 
kontribusi akademik terhadap pengembangan tafsir tematik Al-Qur’an, tetapi juga 
menawarkan sintesis keilmuan antara ilmu-ilmu keislaman dan studi pembangunan 
berkelanjutan. 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan 
mengintegrasikan nilai-nilai Qur’ani yang bersifat ekologis dengan agenda 
Sustainable Development Goals (SDGs) 2030. Dengan pendekatan integratif ini, 
diharapkan dapat dihasilkan kontribusi Islam yang bersifat konseptual dan praktis 
dalam menjawab tantangan krisis lingkungan global, serta memperkuat dialog lintas 
keilmuan dan lintas iman dalam upaya pelestarian bumi sebagai amanah Tuhan bagi 
umat manusia. 

 

METODE PENELITIAN 

Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 
(library research) yang menekankan pada kajian teks dan analisis konseptual. Sumber 
data primer yang digunakan adalah ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan tema 
lingkungan, seperti konsep khalīfah, fasād, dan isr@af. Sumber sekunder berupa buku 
tafsir (terutama Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab), jurnal ilmiah, dokumen 
resmi SDGs (United Nations 2030 Agenda), serta literatur keislaman kontemporer 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

428 

 

 

mengenai ekoteologi Islam. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 
dokumentasi, yaitu dengan mengidentifikasi, menyeleksi, dan mengklasifikasi teks-
teks relevan dari Al-Qur’an dan literatur yang membahas krisis lingkungan dan 
pembangunan berkelanjutan. Data dianalisis dengan metode analisis isi (content 
analysis) dan pendekatan tafsir tematik (maudhu‘i), yakni menghimpun ayat-ayat 
terkait satu tema khusus (lingkungan hidup), lalu mengelaborasinya dalam konteks 
keberlanjutan dan SDGs. Paradigma yang digunakan dalam membaca data adalah 
paradigma integratif-interkonektif, yang memadukan pendekatan keagamaan dan 
ekologis secara harmonis. Pendekatan ini bertujuan untuk menemukan titik temu 
antara nilai-nilai Qur’ani dan prinsip-prinsip SDGs sebagai solusi konseptual atas 
krisis lingkungan. Metode ini dapat direplikasi dengan mengacu pada struktur ayat, 
konteks penafsiran, dan parameter SDGs yang menjadi indikator keberlanjutan. 

 

NILAI-NILAI EKOLOGIS DALAM AL-QUR’AN  

Dalam ajaran Islam, alam semesta bukan hanya latar bagi kehidupan manusia, 
tetapi merupakan bagian integral dari sistem ciptaan Allah yang sempurna dan 
harmonis. Al-Qur’an menggambarkan bumi dan seluruh isinya sebagai tanda-tanda 
kekuasaan Ilahi yang harus dijaga, dihormati, dan dipelihara. Nilai-nilai ekologis 
dalam Al-Qur’an mengandung pesan moral dan spiritual yang menuntun manusia 
untuk bersikap adil terhadap lingkungan, tidak hanya demi keberlangsungan 
hidupnya, tetapi juga sebagai bentuk ketaatan terhadap perintah Tuhan(Gunawan, 
2023, hlm. 50).  

Islam menempatkan manusia dalam posisi strategis sebagai makhluk berakal 
dan bertanggung jawab, yang diberi amanah untuk mengelola bumi, bukan 
merusaknya. Dalam banyak ayat, Al-Qur’an menekankan pentingnya 
keseimbangan, larangan atas tindakan berlebihan, serta peringatan terhadap 
kerusakan alam akibat ulah manusia (Ratnasari & Chodijah, 2020, hlm. 122). Nilai-
nilai ini menunjukkan bahwa etika lingkungan dalam Islam bukan sekadar anjuran 
moral, melainkan bagian dari sistem keimanan yang holistik. Untuk memahami 
kerangka etika ekologis ini secara utuh, beberapa konsep utama dapat dikaji dari 
perspektif Al-Qur’an, di antaranya :  

1. Manusia Sebagai Khalifah di Bumi 

Dalam pandangan Al-Qur’an, manusia memiliki posisi strategis sebagai 
makhluk yang diberi amanah untuk mengelola bumi. Konsep kekhalifahan 
menunjukkan bahwa manusia tidak sekadar menempati bumi, tetapi juga 
memikul tanggung jawab moral dan spiritual dalam menjaga tatanan 
kehidupan(Umam & Mukhtar, 2024, hlm. 1858). Peran ini menuntut kesadaran 
ekologis yang selaras dengan prinsip keadilan dan keberlanjutan. Salah satu ayat 
yang secara eksplisit menegaskan peran tersebut terdapat dalam Surah Al-
Baqarah ayat 30. 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

429 

 

 

َٰٓ   لدِِمَآَٰءَ ٱخَلِيفَةً ۖ قاَلُوَٰٓا۟ أَتََْعَلُ فِيهَا مَن يُ فْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ  لَْْرْضِ ٱوَإِذْ قاَلَ رَبُّكَ للِْمَلَ َٰٓئِكَةِ إِنِِّ جَاعِلٌ فِِ  وَنََْنُ نُسَبِِحُ بَِِمْدِكَ وَنُ قَدِِسُ لَكَ ۖ قاَلَ إِنِِّ
 أعَْلَمُ مَا لََ تَ عْلَمُونَ 

Artinya: Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: 
"Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi". 
Mereka berkata: "Mengapa Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi 
itu orang yang akan membuat kerusakan padanya dan menumpahkan 
darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan memuji Engkau dan 
mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya Aku mengetahui 
apa yang tidak kamu ketahui". 

Konsep khali@fah dalam QS Al-Baqarah [2]: 30 menunjukkan dimensi 
ekologis yang penting dalam ajaran Islam. Ibnu ‘Āshūr menjelaskan bahwa kata 
khali@fah secara bahasa merujuk pada seseorang yang menggantikan pihak 
sebelumnya dalam menjalankan suatu tugas. Ia menambahkan bahwa secara 
majazi, istilah ini mengandung makna perwakilan yang diberi wewenang oleh 
pemilik kekuasaan untuk bertindak atas namanya(‘Āshūr, 1984a, hlm. 267). 
Dengan demikian, manusia tidak bertindak atas dasar kehendaknya sendiri, 
melainkan atas dasar amanah dari Allah. Ibnu ‘Āshūr juga menekankan bahwa 
manusia adalah satu-satunya makhluk yang memiliki kesiapan moral dan 
intelektual untuk menerima tanggung jawab besar tersebut dibanding makhluk 
lainnya. 

Penafsiran ini sejalan dengan pandangan Quraish Shihab dalam menafsirkan 
peran kekhalifahan sebagai bentuk tanggung jawab manusia untuk mengelola 
bumi secara adil, berkelanjutan, dan tidak semena-mena terhadap 
lingkungan(Shihab, 2005a, hlm. 225). Sementara itu, Hamka dalam Tafsir Al-Azhar 
menegaskan bahwa peran manusia sebagai khalifah adalah amanah besar yang 
harus dijalankan dengan menjaga keseimbangan, tidak berlaku zalim terhadap 
sesama makhluk, dan tidak merusak bumi sebagai warisan Ilahi(2015a, hlm. 214). 
Oleh karena itu, konsep khali@fah tidak sekadar bersifat teologis, tetapi juga 
mengandung implikasi ekologis yang mendalam, yang menuntut manusia untuk 
menjadi pengelola alam yang bertanggung jawab dan beretika. 

2. Pemeliharaan Lingkungan 

Lingkungan hidup merupakan bagian tak terpisahkan dari sistem kehidupan 
yang diciptakan Allah dengan keseimbangan dan keteraturan. Islam menekankan 
pentingnya menjaga kelestarian alam sebagai bentuk ketaatan kepada Tuhan dan 
tanggung jawab terhadap ciptaan-Nya. Prinsip ini ditegaskan dalam sejumlah 
ayat, salah satunya terdapat dalam Qs. Hud [11] : 61. 

 

لِحًا ۚ قاَلَ يَ قَوْمِ  نْ إلَِ هٍ غَيْْهُُ  للََّ ٱ عْبُدُوا۟ ٱوَإِلََ  ثََوُدَ أَخَاهُمْ صَ  نَ  ۖۥمَا لَكُم مِِ ثَُُ توُبُ وَٰٓا۟ إلِيَْهِ ۚ إِنَ  سْتَ غْفِرُوهُ ٱفِيهَا فَ  سْتَ عْمَركَُمْ ٱوَ  لَْْرْضِ ٱ هُوَ أنَشَأَكُم مِِ
يبٌ   رَبِِّ قَريِبٌ مُُِّّ



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

430 

 

 

Artinya :Dan kepada Tsamud (Kami utus) saudara mereka Shaleh. Shaleh berkata: 
"Hai kaumku, sembahlah Allah, sekali-kali tidak ada bagimu Tuhan selain 
Dia. Dia telah menciptakan kamu dari bumi (tanah) dan menjadikan kamu 
pemakmurnya, karena itu mohonlah ampunan-Nya, kemudian 
bertobatlah kepada-Nya, Sesungguhnya Tuhanku amat dekat (rahmat-
Nya) lagi memperkenankan (doa hamba-Nya)". 

 

Konsep ‘imārah dalam QS Hūd [11]: 61 merujuk pada perintah Allah kepada 
manusia untuk memakmurkan bumi (ista‘marakum fīhā), yang oleh Ibnu ‘Āshūr 
diartikan sebagai tanggung jawab moral dan praktis dalam memperbaiki serta 
menjaga bumi agar tetap produktif, lestari, dan bermanfaat bagi kehidupan. Dalam 
At-Tahrīr wa At-Tanwīr, ia menjelaskan bahwa kemakmuran bukan sekadar hasil 
eksploitasi sumber daya, tetapi mencakup pengelolaan bijak yang membawa 
kebaikan jangka panjang(‘Āshūr, 1984b, hlm. 158). Dalam konteks ini, tindakan-
tindakan sederhana seperti menanam pohon, merawat tanah, atau mencegah 
kerusakan lingkungan merupakan wujud konkret dari pelaksanaan ‘imārah dan 
amanah manusia sebagai pengelola bumi. 

Pendapat ini juga diperkuat dalam tafsir Al-Misbah, yang menjelaskan bahwa 
‘imārah al-ardh adalah bentuk aktual dari ibadah melalui kontribusi pada 
keberlangsungan ekosistem(Shihab, 2005b, hlm. 399). Begitu pula Hamka yang 
dalam Tafsir Al-Azhar menyatakan bahwa tugas manusia bukan hanya mendiami 
bumi, tetapi juga merawat dan menegakkan keseimbangannya sebagai bagian dari 
tanggung jawab spiritual(2015b, hlm. 140). Maka dari itu, ‘imārah bukan hanya 
tuntutan ekologis, tetapi juga merupakan ekspresi dari nilai etis dan teologis Islam 
dalam menghadapi krisis lingkungan global saat ini. 

3. Larangan Merusak Alam 

Islam melarang segala bentuk perusakan terhadap alam sebagai bagian dari 
tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi. Larangan ini ditegaskan dalam 
Al-Qur’an, salah satunya melalui Surah Al-Baqarah ayat 11. 

قاَلُوَٰٓا۟ إِنََّاَ نََْنُ مُصْلِحُونَ  لَْْرْضِ ٱوَإِذَا قِيلَ لََمُْ لََ تُ فْسِدُوا۟ فِِ   

Artinya: Dan bila dikatakan kepada mereka: "Janganlah kamu membuat 
kerusakan di muka bumi". Mereka menjawab: "Sesungguhnya kami 
orang-orang yang mengadakan perbaikan". 

Ibnu ‘Āshūr menjelaskan bahwa ifsād berarti tindakan aktif yang 
menimbulkan kerusakan di bumi, sedangkan fasād adalah perubahan dari kondisi 
yang bermanfaat menjadi merugikan. Ia menegaskan bahwa segala bentuk 
perbuatan yang menyebabkan mudarat baik terhadap alam, manusia, maupun 
sistem sosial termasuk dalam kategori fasād(‘Āshūr, 1984a, hlm. 283). Contohnya 
seperti pembakaran, pembunuhan, atau penghilangan manfaat, serta tindakan 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

431 

 

 

fitnah dan ketidakadilan. Namun, jika suatu tindakan justru membawa kebaikan, 
seperti menebang tanaman pengganggu untuk menjaga kelestarian pohon utama, 
maka itu tidak disebut fasād karena tidak menimbulkan kemudaratan. 

Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah menekankan bahwa ayat ini 
mencerminkan fenomena manusia yang merasa dirinya membawa kebaikan, 
padahal tindakannya justru merusak tatanan sosial dan ekologi(Shihab, 2005a, 
hlm. 226). Hamka dalam Tafsir Al-Azhar juga mengkritik keras perilaku munafik 
yang menjustifikasi kerusakan atas nama pembangunan(2015a, hlm. 56). Oleh 
karena itu, segala bentuk tindakan yang berdampak negatif bagi bumi dan 
kehidupan tergolong kerusakan (fasād) yang dikecam dalam Al-Qur’an, meski 
pelakunya mengklaim sebaliknya. 

4. Larangan Berlebih-Lebihan 

Larangan berlebih-lebihan dalam Al-Qur’an tidak hanya berkaitan dengan 
konsumsi, tetapi juga mencakup tindakan merusak yang melampaui batas. Surah 
Al-Mā’idah ayat 32 menegaskan bahwa membunuh tanpa alasan yang dibenarkan 
termasuk bentuk pelampauan batas yang sangat dikecam. 

 

نَا عَلَى  بَنَِِٰٓ إِسْرَ َٰٓءِيلَ أنَهَُ  لِكَ كَتَ ب ْ ا بِغَيِْْ نَ فْسٍ أوَْ فَسَادٍ فِِ  ۥمِنْ أَجْلِ ذَ  يعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنََّآََٰ أَحْيَا   لنَاسَ ٱفَكَأَنََّاَ قَ تَلَ  لَْْرْضِ ٱمَن قَ تَلَ نَ فْسًًۢ جََِ
يعًا ۚ وَلَقَدْ جَآَٰءَتْْمُْ رُسُلُ  لناَسَ ٱ لِكَ فِِ  لْبَ يِِنَ تِ ٱبِ  نَاجََِ هُم بَ عْدَ ذَ  ن ْ لَمُسْرفُِونَ  لَْْرْضِ ٱثَُُ إِنَ كَثِيْاً مِِ  

 

Artinya: Oleh karena itu Kami tetapkan (suatu hukum) bagi Bani Israil, bahwa: 
barangsiapa yang membunuh seorang manusia, bukan karena orang itu 
(membunuh) orang lain, atau bukan karena membuat kerusakan dimuka 
bumi, maka seakan-akan dia telah membunuh manusia seluruhnya. Dan 
barangsiapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, maka seolah-
olah dia telah memelihara kehidupan manusia semuanya. Dan 
sesungguhnya telah datang kepada mereka rasul-rasul Kami dengan 
(membawa) keterangan-keterangan yang jelas, kemudian banyak diantara 
mereka sesudah itu sungguh-sungguh melampaui batas dalam berbuat 
kerusakan dimuka bumi. 

 

Dalam pandangan Ibnu ‘Āshūr, isrāf merupakan tindakan melampaui batas 
yang erat kaitannya dengan kerusakan, termasuk di dalamnya tindakan seperti 
pembunuhan(‘Āshūr, 1984c, hlm. 175). Ia memaknai isrāf sebagai perilaku 
berlebihan dalam hal-hal yang mendatangkan mudarat, yang sering kali muncul 
karena dorongan hawa nafsu terhadap kesenangan duniawi. Tingkatan ini dimulai 
dari keinginan untuk berhias (tazyīn), berkemewahan (isrāf), hingga 
penghamburan (tabżīr), yang kesemuanya berdampak negatif terhadap kerohanian 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

432 

 

 

manusia(Gunawan, 2023, hlm. 53). 

Menurutnya, isrāf termasuk bagian dari kerusakan yang dikritik dalam Al-
Qur’an, seperti dalam Surah Al-Syu‘arā’ [26]: 151–152 yang melarang mengikuti 
orang-orang yang melampaui batas dan membuat kerusakan di bumi. Hal ini 
menunjukkan bahwa tindakan berlebihan dalam mengejar dunia dapat 
menghilangkan nilai-nilai kemanusiaan(‘Āshūr, 1984d, hlm. 184). Penafsiran ini 
sejalan dengan pandangan Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah, yang 
menegaskan bahwa isrāf bukan hanya persoalan materi, tetapi menyangkut sikap 
hidup yang tidak proporsional, yang pada akhirnya menciptakan ketimpangan 
sosial dan kerusakan lingkungan(Shihab, 2005c, hlm. 435). 

5. Mīzān (Keseimbangan) 

Konsep mīzān (keseimbangan) dalam Al-Qur’an menjadi dasar penting 
dalam membangun etika ekologis Islam. QS Ar-Rahmān [55]: 7–9 menegaskan 
bahwa Allah telah menetapkan keseimbangan dalam penciptaan alam dan 
manusia diperintahkan untuk tidak melampaui atau merusaknya. Nilai ini 
mengajarkan pentingnya proporsionalitas dan keharmonisan dalam interaksi 
manusia dengan lingkungan. Ketika keseimbangan tersebut dilanggar, maka 
kerusakan ekologis menjadi konsekuensi yang tak terelakkan. Oleh karena itu, 
menjaga mīzān berarti menjaga keberlanjutan ciptaan Tuhan. 

۝٩وَأقَِيمُوا الْوَزْنَ بِِلْقِسْطِ وَلََ تُُْسِرُوا الْمِيزاَنَ  ۝٨أَلََ تَطْغَوْا فِ الْمِيزاَنِ  ۝٧وَالسَمَاءَ رَفَ عَهَا وَوَضَعَ الْمِيزاَنَ   

Artinya: Dan Allah telah meninggikan langit dan Dia meletakkan neraca 
(keadilan). Supaya kamu jangan melampaui batas tentang neraca itu. Dan 
tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan janganlah kamu mengurangi 
neraca itu. 

QS Ar-Raḥmān [55]: 7–9 menyampaikan prinsip fundamental tentang 
keseimbangan (mīzān) sebagai landasan penciptaan dan keberlangsungan alam 
semesta. Allah Swt. berfirman: “Dan langit telah Dia tinggikan, dan Dia ciptakan 
keseimbangan, agar kamu jangan merusak keseimbangan itu, dan tegakkanlah keseimbangan 
itu dengan adil dan janganlah kamu mengurangi keseimbangan itu.” Ayat ini muncul 
setelah penyebutan dua benda langit utama—matahari dan bulan—yang 
menggambarkan sistem kosmik yang sangat presisi dan teratur. 

Menurut Quraish Shihab, mīzān tidak semata berarti alat timbang secara fisik, 
melainkan mencakup makna yang lebih luas: keadilan, keteraturan, dan 
keseimbangan dalam seluruh aspek kehidupan. Thahir Ibn ‘Āsyūr bahkan 
memahami mīzān sebagai lambang dari nilai luhur yang turun dari langit, menandai 
bahwa prinsip keadilan dan keteraturan adalah bagian integral dari tatanan ilahi. 
Dalam konteks ini, manusia diperintahkan untuk tidak melampaui batas dalam 
menjalankan keseimbangan tersebut—baik dalam aktivitas sosial, ekonomi, maupun 
ekologis(Shihab, 20005, hlm. 499). 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

433 

 

 

Sedangkan Hamka dalam tafsirnya mengilustrasikan bagaimana keseimbangan 
ini tercermin pada gerakan benda-benda langit yang jumlahnya tak terhitung, namun 
tidak pernah bertabrakan atau keluar dari orbitnya. Keteraturan ini adalah 
manifestasi nyata dari mīzān yang bekerja dalam hukum-hukum alam. Dari sini, 
manusia diajak untuk meneladani sistem keseimbangan tersebut dalam 
kehidupannya, terutama dalam pengelolaan lingkungan. Neraca dalam ayat ini dapat 
dimaknai secara ekologis sebagai keseimbangan dalam pemanfaatan sumber daya 
alam, perencanaan tata ruang, serta konsumsi energi dan produksi yang 
berkelanjutan(2015c, hlm. 7075). 

Keseimbangan juga menuntut ilmu dan kesadaran. Dalam dunia pembangunan, 
misalnya, bangunan yang kokoh dan estetis tercipta karena keseimbangan antara 
struktur, fungsi, dan keindahan(Umam & Mukhtar, 2024, hlm. 1859). Demikian pula, 
dalam menjaga lingkungan, dibutuhkan kesadaran teknis, etis, dan spiritual agar 
sistem alam tetap lestari. Pelanggaran terhadap mīzān terjadi ketika manusia 
mengeksploitasi bumi secara berlebihan, mencemari lingkungan, serta mengabaikan 
prinsip keberlanjutan demi keuntungan sesaat. 

Ayat ke-9 kembali menekankan agar manusia “menegakkan timbangan dengan adil 
dan tidak merugikan dalam timbangan.” Ini adalah seruan moral agar keadilan dan 
keseimbangan menjadi prinsip hidup, tidak hanya dalam relasi sosial, tetapi juga 
dalam relasi manusia dengan alam. Jika Allah menciptakan alam dengan kasih 
sayang dan tidak zalim, maka manusia pun harus bersikap adil, bijak, dan penuh 
kasih terhadap lingkungannya. Kerusakan ekologis pada dasarnya merupakan buah 
dari tindakan zalim manusia—baik dalam bentuk kerakusan, kesewenang-
wenangan, maupun kelalaian dalam menjaga keseimbangan ciptaan Tuhan.  

 

Krisis Lingkugan Global Dalam Perspektif Agenda SDGs  

Krisis lingkungan merupakan fenomena global yang semakin kompleks dan 
meluas. Secara etimologis, istilah ini tersusun dari dua kata, yakni "krisis" yang 
dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) dimaknai sebagai keadaan genting, 
berbahaya, atau suram(KBBI Daring, 2016). Serta "lingkungan", yang menurut 
Undang-Undang diartikan sebagai kesatuan ruang yang mencakup semua unsur 
fisik, daya, keadaan, serta makhluk hidup termasuk manusia dan perilakunya, yang 
memengaruhi kelangsungan hidup serta kesejahteraan ekosistem secara 
menyeluruh. Berdasarkan dua pengertian tersebut, krisis lingkungan dapat 
dipahami sebagai kondisi genting yang mengancam integritas dan keseimbangan 
ruang hidup makhluk hidup, baik secara langsung maupun tidak langsung(Yusuf, 
2017, hlm. 22). 

Dalam konteks keilmuan, istilah "lingkungan hidup" telah mengalami 
perkembangan makna. Konsep umwelt yang diperkenalkan oleh biolog Jerman, Jacob 
von Uexküll, menekankan bahwa setiap organisme membentuk persepsinya sendiri 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

434 

 

 

terhadap lingkungannya, yakni segala sesuatu yang berarti bagi kelangsungan 
hidupnya (Marianta, 2011, hlm. 231). Dengan demikian, lingkungan hidup bersifat 
subjektif dan tidak tunggal. Namun, dalam diskursus global, krisis lingkungan yang 
dimaksud merujuk pada lingkungan hidup manusia secara kolektif, yang kini 
tengah mengalami ketidakseimbangan ekosistem secara serius. 

Krisis ini tercermin dalam berbagai bentuk kerusakan lingkungan, seperti 
pencemaran udara dan air, deforestasi, hilangnya keanekaragaman hayati, serta 
perubahan iklim yang ekstrem. Undang-undang mendefinisikan kerusakan 
lingkungan sebagai perubahan terhadap sifat fisik, kimia, atau hayati lingkungan 
yang melampaui batas baku yang ditetapkan. Karena bumi merupakan satu 
kesatuan ekosistem raksasa, gangguan pada satu bagian dapat menimbulkan efek 
domino pada bagian lain (Habibi & Nabilah, 2024, hlm. 153). Maka tak heran jika 
krisis lingkungan kini menjadi persoalan lintas negara yang memerlukan solusi 
bersama. Dalam konteks inilah, Agenda Pembangunan Berkelanjutan (Sustainable 
Development Goals/SDGs) menjadi kerangka strategis global yang sangat relevan 
dalam menanggapi krisis tersebut secara sistemik dan terintegrasi. 

Krisis lingkungan global merupakan akibat dari berbagai faktor yang saling 
berkaitan, terutama aktivitas manusia. Salah satu penyebab utamanya adalah 
penerapan teknologi berskala besar sejak pasca Perang Dunia II. Menurut John 
Bellamy Foster, perkembangan ekonomi kapitalistik sejak 1945 telah mempercepat 
produksi bahan-bahan sintetis seperti plastik, pupuk kimia, pestisida, dan deterjen, 
yang penggunaannya tidak mempertimbangkan daya dukung ekosistem (Marianta, 
2011, hlm. 234). Era ini disebutnya sebagai "era sintetis", ketika teknologi yang 
merusak menggantikan teknologi ramah lingkungan. Krisis ini juga dipicu oleh 
penggunaan teknologi tanpa kajian dampak jangka panjang. Misalnya, bahaya DDT 
dan CFC baru diketahui publik setelah digunakan secara luas. Di sisi lain, pola hidup 
manusia modern yang konsumtif, pembakaran bahan bakar fosil, deforestasi, dan 
eksploitasi sumber daya alam yang berlebihan turut memperburuk keadaan. 
Akibatnya, terjadi pemanasan global, perubahan iklim ekstrem, dan ancaman 
terhadap keanekaragaman hayati (Marianta, 2011, hlm. 235). Oleh karena itu, 
diperlukan kesadaran bersama dan komitmen terhadap pembangunan 
berkelanjutan yang selaras dengan kelestarian lingkungan. 

Isu lingkungan menjadi perhatian global seiring meningkatnya degradasi 
ekosistem, pencemaran, eksploitasi sumber daya alam, dan perubahan iklim yang 
mengancam keberlanjutan kehidupan di bumi. Menyikapi hal tersebut, Perserikatan 
Bangsa-Bangsa (PBB) pada tahun 2015 merumuskan Sustainable Development Goals 
(SDGs) sebagai agenda pembangunan global yang mencakup tiga dimensi utama: 
sosial, ekonomi, dan lingkungan. SDGs terdiri dari 17 tujuan yang ditargetkan 
tercapai pada tahun 2030 dan dikelompokkan dalam empat pilar utama, yaitu sosial, 
ekonomi, lingkungan, dan tata kelola. Pilar lingkungan hidup menempati posisi 
strategis karena keberlanjutan pembangunan sangat bergantung pada keseimbangan 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

435 

 

 

ekosistem (Alisjahbana & Murniningtyas, 2018, hlm. 62). 

Beberapa tujuan SDGs secara langsung berkaitan dengan pelestarian 
lingkungan, di antaranya: tujuan ke-6 (air bersih dan sanitasi layak), ke-11 (kota 
berkelanjutan), ke-12 (konsumsi dan produksi yang bertanggung jawab), ke-13 
(penanganan perubahan iklim), ke-14 (ekosistem laut), dan ke-15 (ekosistem 
darat)(Zulkarnain dkk., 2024). Tujuan-tujuan tersebut saling terkait dalam 
membentuk sistem pembangunan berkelanjutan yang inklusif dan ramah 
lingkungan. 

Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (TPB/SDG) ke-6 menekankan pentingnya 
ketersediaan air bersih dan sanitasi yang layak bagi seluruh populasi sebagai fondasi 
utama kesehatan masyarakat dan pembangunan berkelanjutan. Akses terhadap air 
minum yang aman, fasilitas sanitasi yang memadai, serta kualitas air yang terjaga 
merupakan tiga aspek utama dalam tujuan ini(Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 1). Air 
bersih merujuk pada ketersediaan air yang aman untuk dikonsumsi, sementara 
sanitasi mencakup upaya menjaga kebersihan lingkungan guna mencegah 
penyebaran penyakit. Di berbagai wilayah, khususnya daerah pedesaan seperti 
Afrika Sub-Sahara dan beberapa kawasan di Indonesia, tantangan masih dihadapi, 
seperti pencemaran air oleh bakteri E-coli akibat praktik buang air besar 
sembarangan, kurangnya fasilitas sanitasi, serta minimnya sistem pengelolaan 
sampah. Kondisi ini memperburuk kualitas air dan memperbesar risiko kesehatan 
masyarakat. Meskipun telah terjadi kemajuan dalam penyediaan layanan air dan 
sanitasi, ketimpangan akses dan pencemaran air tetap menjadi hambatan utama 
dalam pencapaian SDG 6 (Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 3). Oleh karena itu, dalam 
rangka mewujudkan akses air bersih dan sanitasi yang layak bagi seluruh 
masyarakat, pemerintah Indonesia melalui Kementerian Kesehatan, bekerja sama 
dengan berbagai kementerian dan mitra terkait, telah mengembangkan pendekatan 
Sanitasi Total Berbasis Masyarakat (STBM) sejak tahun 2008. Pendekatan ini terdiri 
dari lima pilar utama, yaitu(Prabowo dkk., t.t., hlm. 190): 

1. penghentian praktik buang air besar sembarangan; 

2. pembiasaan perilaku mencuci tangan dengan sabun; 

3. pengelolaan air minum dan makanan secara higienis di tingkat rumah tangga; 

4. pengelolaan sampah rumah tangga dengan menerapkan prinsip reduce, reuse, dan 

recycle (3R); serta 

5. pengelolaan limbah cair domestik yang sesuai dengan standar mutu kesehatan 

lingkungan. 

Selanjutnya, tujuan Pembangunan Berkelanjutan (TPB/SDG) ke-11 yaitu 
bertujuan menjadikan kota dan permukiman manusia yang inklusif, aman, tangguh, 
dan berkelanjutan. Mengingat lebih dari setengah populasi dunia tinggal di kawasan 
perkotaan dan angka ini terus meningkat, pengelolaan kota menjadi krusial dalam 
pembangunan global (Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 23). Target utama SDG 11 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

436 

 

 

mencakup penyediaan perumahan layak dan terjangkau, transportasi umum yang 
aman dan inklusif, pengelolaan limbah yang efisien, serta akses terhadap ruang 
publik yang ramah bagi kelompok rentan. Aspek-aspek ini mendukung kualitas 
hidup masyarakat dan mengurangi tekanan lingkungan akibat urbanisasi. 
Pencapaian tujuan ini menuntut kebijakan yang terintegrasi, infrastruktur 
berkelanjutan, dan partisipasi masyarakat guna menciptakan kota yang sehat, adil, 
dan ramah lingkungan (Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 26). 

Dalam konteks krisis lingkungan yang semakin kompleks, implementasi SDG 
11 menjadi sangat penting karena kota merupakan pusat aktivitas ekonomi, sosial, 
dan budaya yang juga menyumbang besar terhadap konsumsi energi, emisi karbon, 
dan produksi limbah. Oleh karena itu, mewujudkan kota yang berkelanjutan tidak 
hanya berfokus pada aspek fisik seperti bangunan atau infrastruktur, tetapi juga 
menyangkut dimensi ekologis dan sosial (2020, hlm. 135). Prinsip pembangunan kota 
harus memperhatikan daya dukung lingkungan dan keadilan sosial, seperti 
pengelolaan sumber daya alam yang efisien, perlindungan kawasan hijau, serta 
penyediaan akses air bersih dan sanitasi bagi seluruh warga tanpa diskriminasi. 
Dalam hal ini, nilai-nilai keagamaan dan spiritualitas dapat memainkan peran 
penting sebagai landasan moral dalam mendorong kesadaran kolektif dan 
perubahan perilaku masyarakat urban agar lebih peduli terhadap lingkungan dan 
hidup secara harmonis di tengah tatanan kota yang terus berkembang. 

Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (TPB/SDG) ke-12 menekankan 
pentingnya menciptakan pola konsumsi dan produksi yang berkelanjutan untuk 
mengurangi dampak negatif terhadap lingkungan dan meningkatkan efisiensi 
sumber daya. Tujuan ini lahir dari kesadaran bahwa praktik konsumsi dan produksi 
global saat ini, terutama di negara maju yang masih menimbulkan pemborosan, 
limbah, dan kerusakan ekosistem (Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 53). Melalui 
pendekatan Sustainable Consumption and Production (SCP), SDG 12 mendorong 
pengelolaan limbah dan bahan kimia yang ramah lingkungan, pengurangan emisi, 
serta praktik daur ulang dan penggunaan kembali. Selain itu, juga ditegaskan 
perlunya transparansi dalam rantai pasokan serta kebijakan pengadaan publik yang 
berkelanjutan(Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 55). Secara keseluruhan, SDG 12 mengajak 
seluruh pihak untuk bertanggung jawab dalam menggunakan sumber daya alam 
demi menjamin keberlanjutan lingkungan dan kesejahteraan generasi mendatang. 

Dalam konteks krisis lingkungan global, implementasi SDG 12 menjadi sangat 
mendesak karena pola konsumsi dan produksi yang tidak terkendali telah 
menyebabkan peningkatan emisi gas rumah kaca, eksploitasi sumber daya secara 
berlebihan, dan penumpukan limbah yang mencemari ekosistem. Negara 
berkembang, termasuk Indonesia, turut menghadapi tantangan besar dalam 
menyeimbangkan pertumbuhan ekonomi dengan pelestarian lingkungan (Humaida 
dkk., 2020, hlm. 144). Oleh karena itu, strategi pembangunan harus mengedepankan 
efisiensi sumber daya dan pendekatan ekonomi sirkular yang menekan pemborosan 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

437 

 

 

dan mengoptimalkan daur ulang. Edukasi publik mengenai konsumsi bertanggung 
jawab, regulasi yang ketat terhadap produksi industri, serta dukungan terhadap 
inovasi hijau menjadi langkah konkret untuk memperkuat agenda ini. Jika tidak 
diupayakan secara sistemik dan berkelanjutan, degradasi lingkungan yang 
disebabkan oleh praktik konsumsi dan produksi yang eksploitatif akan semakin 
memperburuk perubahan iklim dan mengancam ketahanan hidup generasi 
mendatang. Dengan demikian, SDG 12 tidak hanya menjadi sasaran teknis, tetapi 
juga pijakan etis untuk mengubah gaya hidup dan sistem ekonomi menuju arah yang 
lebih adil dan berkelanjutan bagi bumi. 

Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (TPB/SDG) ke-13 bertujuan untuk 
mengatasi perubahan iklim dan dampak yang ditimbulkannya melalui aksi global 
yang kolaboratif. Salah satu komitmen penting dalam tujuan ini adalah kontribusi 
negara maju sebesar 100 miliar dolar per tahun untuk mendukung negara 
berkembang dalam menerapkan tindakan mitigasi dan adaptasi secara transparan 
(Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 85). Fokus utama SDG 13 adalah pengurangan emisi gas 
rumah kaca (GRK), terutama CO₂, CH₄, dan N₂O yang sebagian besar dihasilkan 
dari aktivitas manusia seperti pembakaran bahan bakar fosil. Strategi 
penanggulangannya meliputi efisiensi energi, transisi ke energi terbarukan, 
pengurangan limbah, pengendalian metana, serta peningkatan efisiensi transportasi. 
Selain aspek teknis, peningkatan kesadaran publik tentang perubahan iklim juga 
menjadi komponen penting (Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 88). Edukasi dan advokasi 
yang efektif dapat mendorong perubahan perilaku dan memperkuat partisipasi 
masyarakat dalam upaya pengurangan emisi secara berkelanjutan. 

Namun demikian, upaya penanganan perubahan iklim tidak dapat berjalan 
efektif tanpa keterlibatan lintas sektor dan kolaborasi antara pemangku kepentingan, 
mulai dari pemerintah, dunia usaha, akademisi, hingga masyarakat sipil. Perubahan 
iklim telah memperparah krisis lingkungan global, seperti meningkatnya frekuensi 
bencana alam, kenaikan permukaan laut, dan kerusakan ekosistem yang mengancam 
ketahanan pangan dan air (Syam, 2023, hlm. 19). Oleh karena itu, SDG 13 harus 
dipahami tidak hanya sebagai agenda mitigasi teknis, tetapi juga sebagai bagian dari 
transformasi struktural menuju pembangunan rendah karbon yang adil dan inklusif. 
Adaptasi terhadap perubahan iklim juga perlu diprioritaskan di wilayah-wilayah 
rentan dengan memperkuat sistem peringatan dini, infrastruktur hijau, dan tata 
kelola risiko berbasis komunitas. Integrasi kebijakan iklim ke dalam rencana 
pembangunan nasional dan daerah menjadi kunci agar transisi menuju masyarakat 
tangguh iklim dapat berjalan secara sistematis dan berkelanjutan. 

Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (TPB/SDG) ke-14 bertujuan untuk 
melestarikan dan memanfaatkan sumber daya laut secara berkelanjutan guna 
mendukung pembangunan berkelanjutan. Fokus utamanya mencakup 
perlindungan keanekaragaman hayati laut, pengelolaan ekosistem pesisir, serta 
pemanfaatan sumber daya kelautan secara bertanggung jawab. Target-target SDG 14 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

438 

 

 

meliputi pengurangan polusi laut, pengelolaan perikanan berkelanjutan, 
perlindungan minimal 10% wilayah laut dan pesisir, serta pelarangan subsidi 
perikanan yang merusak. Selain itu, SDG ini mendorong peningkatan pengetahuan 
ilmiah, akses nelayan kecil terhadap sumber daya dan pasar, serta penerapan hukum 
internasional dalam konservasi laut (Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 108). Indikator 
utamanya mencakup luas kawasan lindung laut, proporsi stok ikan dalam batas 
aman, dan kepatuhan pelaku usaha kelautan terhadap praktik berkelanjutan. 

Kerusakan lingkungan laut saat ini menjadi ancaman nyata bagi kelangsungan 
ekosistem dan kehidupan manusia yang bergantung pada sumber daya pesisir dan 
kelautan. Aktivitas manusia seperti penangkapan ikan secara berlebihan, 
pencemaran limbah industri dan plastik ke laut, serta perusakan terumbu karang 
akibat perubahan iklim menyebabkan degradasi ekosistem yang 
signifikan(Humaida dkk., 2020, hlm. 146). Dalam konteks ini, SDG 14 menjadi 
strategi global yang penting untuk memulihkan kondisi laut yang semakin kritis. 
Dengan pendekatan berbasis ilmu pengetahuan dan kebijakan yang inklusif, agenda 
ini menekankan pentingnya sinergi antara pemerintah, pelaku industri, nelayan 
tradisional, dan masyarakat pesisir dalam menjaga kelestarian laut. Implementasi 
SDG 14 bukan hanya berdampak pada kelestarian hayati, tetapi juga berkaitan erat 
dengan ketahanan pangan, stabilitas ekonomi pesisir, serta keadilan sosial bagi 
komunitas maritim yang rentan terhadap eksploitasi dan perubahan ekosistem(S. 
Firdaus, 2022, hlm. 130). Oleh karena itu, menjaga laut adalah bagian integral dari 
solusi jangka panjang atas krisis lingkungan global. 

Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (TPB/SDG) ke-15 berfokus pada 
perlindungan dan pemulihan ekosistem daratan guna memastikan keberlanjutan 
lingkungan. Tujuan ini menekankan pentingnya menjaga keseimbangan ekosistem, 
melestarikan hutan, pegunungan, dan lahan basah, serta menghentikan deforestasi 
dan degradasi lahan. Upaya ini juga mencakup perlindungan keanekaragaman 
hayati dan spesies yang terancam punah. Dalam jangka pendek dan panjang, target 
SDG 15 mencakup konservasi dan penggunaan berkelanjutan ekosistem darat dan 
air tawar, reboisasi, serta penghentian desertifikasi dan pemulihan lahan 
terdegradasi(Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 129). SDG ini juga mendorong peningkatan 
kesadaran masyarakat akan pentingnya pelestarian alam untuk mendukung 
kesejahteraan manusia dan mengurangi dampak perubahan iklim. 

Kerusakan ekosistem daratan merupakan salah satu penyebab utama 
hilangnya keanekaragaman hayati dan meningkatnya risiko bencana ekologis, 
seperti banjir, kekeringan, dan tanah longsor. Aktivitas manusia seperti pembukaan 
lahan secara masif untuk pertanian, pertambangan, dan pembangunan infrastruktur, 
sering kali dilakukan tanpa mempertimbangkan daya dukung dan keseimbangan 
ekologis. Akibatnya, lahan menjadi terdegradasi dan kualitas lingkungan menurun 
drastis(Humaida dkk., 2020, hlm. 167). SDG 15 hadir sebagai upaya global yang 
menekankan pentingnya intervensi berbasis konservasi dan restorasi untuk 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

439 

 

 

memulihkan kerusakan yang telah terjadi. Penanaman kembali hutan (reboisasi), 
perlindungan terhadap spesies endemik, dan pengelolaan kawasan konservasi 
berbasis masyarakat merupakan strategi yang diutamakan (Winarwan dkk., 2011, 
hlm. 222). Selain itu, keterlibatan aktif komunitas lokal dan kearifan ekologi 
tradisional turut menjadi kunci keberhasilan dalam menjaga kelestarian ekosistem. 
Dengan menjaga daratan dan keanekaragaman hayatinya, SDG 15 tidak hanya 
menjaga stabilitas lingkungan, tetapi juga menjamin keberlanjutan hidup manusia 
yang sangat bergantung pada jasa ekosistem darat, seperti udara bersih, air segar, 
dan ketahanan pangan. 

Kerusakan lingkungan merupakan tantangan multidimensional yang 
mengancam keberlanjutan hidup manusia dan seluruh makhluk hidup di bumi. 
Agenda Pembangunan Berkelanjutan (SDGs) memberikan kerangka kerja global 
yang komprehensif dalam merespons isu ini melalui berbagai tujuan yang saling 
terkait. SDG 6 menekankan pentingnya akses terhadap air bersih dan sanitasi yang 
layak sebagai langkah awal mencegah pencemaran dan penyakit. SDG 11 berfokus 
pada pembangunan kota dan permukiman yang inklusif dan ramah lingkungan 
untuk menanggulangi dampak urbanisasi yang tidak terkendali. SDG 12 menyoroti 
urgensi pola konsumsi dan produksi yang bertanggung jawab sebagai upaya 
meminimalkan limbah dan emisi. SDG 13 mendorong aksi nyata dalam menghadapi 
perubahan iklim yang kini menjadi ancaman global. Sementara itu, SDG 14 dan 15 
menegaskan pentingnya pelestarian ekosistem laut dan darat sebagai basis utama 
keseimbangan ekologis(Alisjahbana & Murniningtyas, 2018, hlm. 61). 

Jika ditinjau secara menyeluruh, seluruh tujuan tersebut menekankan bahwa 
penyelesaian krisis lingkungan tidak dapat dilakukan secara parsial, melainkan 
harus terintegrasi antara aspek ekologis, sosial, ekonomi, dan tata kelola yang adil. 
Dalam kerangka Agenda SDGs, setiap sektor dituntut untuk berkontribusi aktif dan 
kolaboratif demi menjaga keberlanjutan bumi sebagai rumah bersama, bukan hanya 
bagi generasi saat ini, tetapi juga bagi generasi mendatang. Dengan demikian, SDGs 
menjadi acuan penting dalam membentuk pola pembangunan yang tidak lagi 
merusak, melainkan memulihkan dan merawat bumi secara berkelanjutan. 

 

Integrasi Nilai Qur’ani dan Agenda SDGs  

Keberlanjutan secara umum dipahami sebagai upaya menjaga keseimbangan 
antara kebutuhan manusia saat ini dan keberlangsungan generasi masa depan, 
melalui keterpaduan antara sistem alam dan sistem sosial. Upaya ini tidak hanya 
berfokus pada pemenuhan kebutuhan dasar, tetapi juga mencakup pengentasan 
kemiskinan dan perlindungan terhadap sistem penopang kehidupan bumi. Dalam 
pandangan ekologis kontemporer, manusia dilihat bukan sebagai penguasa atas 
alam, melainkan sebagai bagian yang tak terpisahkan dari tatanan ekosistem. 
Gagasan seperti deep ecology menegaskan pentingnya spiritualitas ekologis dan 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

440 

 

 

tanggung jawab kolektif dalam menjaga harmoni dengan alam(S. Firdaus, 2022, hlm. 
125). 

Keberlanjutan dalam Islam bersifat menyeluruh, mencakup relasi antara 
manusia dan Tuhan, sesama manusia, serta alam. Pendekatan ini tidak hanya 
normatif, tetapi juga etis dan spiritual, menjadikan nilai-nilai iman sebagai dasar 
dalam mengelola bumi secara berkeadilan dan berkelanjutan. Berbeda dengan 
pendekatan sekuler dalam SDGs yang cenderung teknokratis, Islam menekankan 
integrasi antara tanggung jawab moral, sosial, dan ekologis. Selain itu, Islam 
menghadirkan solusi atas krisis moral dalam pembangunan modern melalui 
penegasan nilai-nilai spiritual yang menolak gaya hidup konsumtif dan eksploitasi 
alam. Keberlanjutan dalam perspektif Islam bukan sekadar aspek teknis, melainkan 
sebuah transformasi budaya hidup berdasarkan tauhid dan akhlak mulia. Integrasi 
prinsip-prinsip Islam dalam konsep pembangunan berkelanjutan menjadi landasan 
penting dalam membentuk paradigma yang inklusif, adil, dan lestari bagi seluruh 
makhluk(S. Firdaus, 2022, hlm. 126). 

Nilai-nilai ekologis dalam Al-Qur’an menunjukkan keselarasan prinsipil 
dengan Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGs), terutama dalam hal pelestarian 
lingkungan dan pemanfaatan sumber daya alam secara bijak. Islam memposisikan 
manusia sebagai khalifah (QS. al-Baqarah [2]: 30), yakni pemimpin yang diberi 
mandat untuk mengelola dan menjaga bumi (Humaida dkk., 2020, hlm. 147). Tugas 
kekhalifahan ini mengandung tanggung jawab etis dan spiritual yang berpijak pada 
prinsip amanah serta keharusan menjaga mīzān (keseimbangan) dalam kehidupan (S. 
Firdaus, 2022, hlm. 127). Pelanggaran terhadap prinsip ini, seperti yang disebut 
dalam QS. al-Rūm [30]: 41, akan mengakibatkan kerusakan (fasād) di darat dan laut 
sebagai akibat dari ulah manusia sendiri. Ayat ini sekaligus menjadi peringatan 
bahwa degradasi lingkungan merupakan konsekuensi dari tindakan manusia yang 
menyimpang dari nilai ilahiah(Humaida dkk., 2020, hlm. 147). 

Dalam konteks kekinian, pesan moral dari ayat-ayat tersebut selaras dengan 
agenda SDGs, khususnya SDG 14 (Life Below Water), yang menekankan pentingnya 
perlindungan ekosistem laut. Al-Qur’an surah An-Naḥl [16]: 14 menekankan bahwa 
laut adalah sumber daya yang harus dijaga keberlanjutannya (Humaida dkk., 2020, 
hlm. 146). Laut menyediakan berbagai manfaat seperti bahan pangan, sumber 
perhiasan, serta jalur pelayaran yang dimanfaatkan manusia. Namun, praktik-
praktik eksploitasi berlebihan seperti penggunaan pukat harimau, pengeboman 
ikan, penggunaan zat kimia, dan pembuangan limbah ke laut merupakan bentuk 
nyata dari isrāf (berlebih-lebihan) yang dilarang dalam Islam. Perilaku tersebut 
bukan hanya mencederai keseimbangan ekologis, tetapi juga mengingkari nikmat 
Allah yang semestinya disyukuri dan dilestarikan. 

Dengan demikian, ajaran Islam memberikan kerangka etik yang kuat dalam 
membangun kesadaran ekologis. Prinsip-prinsip Qur’ani seperti kekhalifahan, 
amanah, larangan fasād, dan anti-isrāf menjadi dasar normatif dalam mewujudkan 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

441 

 

 

pembangunan berkelanjutan. Integrasi nilai-nilai tersebut dengan agenda SDGs 
merupakan langkah strategis dalam menghadirkan solusi transformatif terhadap 
krisis lingkungan global berbasis spiritualitas dan nilai keadaban ekologis. 

Integrasi nilai-nilai Islam dengan agenda pembangunan berkelanjutan tidak 
hanya merefleksikan kontribusi Islam terhadap solusi global, tetapi juga merupakan 
wujud aktualisasi ajaran Al-Qur’an dalam konteks modern. Islam tidak hanya 
relevan secara spiritual, tetapi juga memiliki dimensi aplikatif yang mendorong 
terciptanya tatanan sosial dan ekologis yang berkeadilan serta berkelanjutan (S. 
Firdaus, 2022, hlm. 133). 

Integrasi nilai-nilai Islam dalam pendidikan dan kebijakan lingkungan 
menunjukkan potensi besar dalam mendorong lahirnya kebijakan publik yang 
berlandaskan prinsip keislaman, khususnya dalam isu keberlanjutan. Pendidikan 
Islam, ketika dipadukan dengan ilmu lingkungan, tidak hanya membekali peserta 
didik dengan pemahaman ilmiah, tetapi juga memperkuat kesadaran spiritual dan 
tanggung jawab ekologis. Pendekatan ini memperkaya kurikulum dengan dimensi 
etika dan mendorong perubahan perilaku yang lebih berkelanjutan (Umam & 
Mukhtar, 2024, hlm. 1862). Melalui penguatan konsep seperti khalifah dan amanah 
dalam kurikulum, lembaga-lembaga Islam dapat memperkuat pendidikan karakter 
serta menumbuhkan kesadaran lingkungan sejak dini. Hasilnya, generasi muda 
Islam akan lebih siap berpartisipasi aktif dalam agenda pembangunan berkelanjutan, 
baik dalam lingkup sosial, pendidikan, maupun kebijakan publik. Integrasi ini 
membuktikan bahwa ajaran Islam mampu bersinergi dengan sains untuk 
menciptakan transformasi sosial dan ekologis yang lebih inklusif dan berkelanjutan 
(F. A. Firdaus, 2024, hlm. 16). 

Meskipun SDGs berfungsi sebagai platform universal dalam menjawab 
tantangan global, nilai-nilai Qur’ani menghadirkan dimensi transendental yang 
memperkaya arah spiritual dan etika pembangunan. Ajaran Islam seperti tauhid, 
niat yang ikhlas, dan akhlak mulia memberikan fondasi moral yang tidak secara 
eksplisit tercakup dalam kerangka SDGs, namun sangat penting dalam membentuk 
orientasi keberlanjutan yang holistik dan berkeadilan. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

442 

 

 

 

KESIMPULAN 

Pembahasan mengenai integrasi antara nilai-nilai Qur’ani dan Agenda 
Sustainable Development Goals (SDGs) mengungkapkan adanya korelasi yang 
signifikan antara prinsip-prinsip ajaran Islam dan upaya global dalam merespons 
krisis lingkungan. Islam, sebagai agama yang holistik, memuat kerangka nilai yang 
dapat berkontribusi secara konstruktif terhadap pembangunan berkelanjutan yang 
dicanangkan oleh komunitas internasional. 

Pertama, Al-Qur’an mengandung nilai-nilai ekologis yang menempatkan 
manusia sebagai khalifah di bumi, dengan mandat untuk menjaga keseimbangan 
alam, memelihara lingkungan, serta menghindari segala bentuk kerusakan (fasād). 
Tanggung jawab ekologis ini dijelaskan melalui berbagai ayat yang menegaskan 
larangan berlebih-lebihan dalam memanfaatkan sumber daya, pentingnya kelestarian 
lingkungan, serta peringatan terhadap dampak destruktif akibat ulah manusia. Al-
Qur’an secara eksplisit mengaitkan keberlanjutan ekologis dengan tanggung jawab 
moral dan spiritual manusia terhadap ciptaan Tuhan. 

Kedua, krisis lingkungan global yang saat ini dihadapi dunia, sebagaimana 
diidentifikasi dalam Agenda SDGs, khususnya pada tujuan-tujuan seperti aksi 
terhadap perubahan iklim (SDG 13), konsumsi dan produksi yang bertanggung jawab 
(SDG 12), kehidupan dibawah air (SDG 14), serta perlindungan kehidupan daratan 
(SDG 15), menandakan pentingnya pendekatan yang integratif dan multidisipliner. 
SDGs menawarkan kerangka universal yang bertujuan menciptakan keseimbangan 
antara pembangunan ekonomi, perlindungan lingkungan, dan keadilan sosial. 

Ketiga, integrasi nilai-nilai Qur’ani dengan Agenda SDGs tidak hanya 
memperkuat dimensi etis dari pembangunan berkelanjutan, tetapi juga 
menghadirkan perspektif transendental yang khas. Ajaran Islam tidak sekadar 
bersifat spiritual, melainkan juga aplikatif dalam merancang kebijakan publik yang 
berkeadilan, memperkuat pendidikan karakter dan kesadaran ekologis di institusi 
keagamaan, serta mendorong partisipasi aktif umat dalam menjaga kelestarian alam. 
Nilai-nilai seperti tauhid, niat yang tulus, dan akhlak mulia, yang merupakan prinsip 
dasar dalam Islam, memberikan arah moral dan spiritual yang belum secara eksplisit 
dijangkau dalam dokumen-dokumen global seperti SDGs.  

Dengan demikian, integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam pelaksanaan SDGs 
merupakan langkah strategis yang tidak hanya memperkuat efektivitas program 
pembangunan berkelanjutan, tetapi juga menjadikannya lebih bermakna secara 
spiritual. Sinergi antara kesadaran ekologis dan nilai-nilai keimanan ini menjadi 
jawaban Islam atas krisis lingkungan kontemporer, serta landasan untuk membangun 
masa depan yang lebih berkeadilan, berkelanjutan, dan beradab. 

 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

443 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 
Alisjahbana, A. S., & Murniningtyas, E. (2018). Tujuan pembangunan berkelanjutan di 

Indonesia: Konsep, target, dan strategi implementasi (Cetakan 1). Unpad Press. 

‘Āshūr, I. (1984a). Al-Tahrīr wa Al-Tanwīr (Vol. 1). Dar At-Tunisiyyah. 

‘Āshūr, I. (1984b). Al-Tahrir wa Al-Tanwir (Vol. 12). Dar At-Tunisiyyah. 

‘Āshūr, I. (1984c). Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr (Vol. 6). Dar At-Tunisiyyah. 

‘Āshūr, I. (1984d). Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr (Vol. 18). Dar At-Tunisiyyah. 

BAPPENAS. (2020). Rencana Aksi Nasional Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGs). 

Kementerian PPN. 

Firdaus, F. A. (2024). Membangun Kesadaran Lingkungan Melalui Kurikulum 

Pendidikan Islam Kontribusi terhadap SDGs. Jurnal TarbiyahMu, 4, No, 2. 

Firdaus, S. (2022). Al-Qur’an dan Pembangunan Lingkungan Berkelanjutan di 

Indonesia: Analisis Maqashid Syariah untuk Pencapaian SDGs. Al-Mustashfa: Jurnal 

Penelitian Hukum Ekonomi Islam, 07, No. 02. 

Gunawan, R. (2023). Nilai-Nilai Ekologis Ayat-Ayat Tentang Kerasukan Lingkungan 

(Telaah Tafsir Al-Tahrir wa al-Tanwir Karya Ibn ’Asyur). UIN Walisongo Semarang. 

Habibi, M., & Nabilah, F. (2024). Krisis Lingkungan Berskala Internasional dalam 

Perspektif Fiqh Ekologi. Multiverse: Open Multidisciplinary Journal, 3, No. 2. 

Hamka. (2015a). Tafsir Al-Azhar (Vol. 1). Gema Insani. 

Hamka. (2015b). Tafsir Al-Azhar (Vol. 11). Gema Insani. 

Hamka. (2015c). Tafsir Al-Azhar (Vol. 9). Gema Insani. 

Humaida, N., Sa’adah, M. A., Huriyah, & Nida, N. H. (2020). Pembangunan 

Berkelanjutan Berwawasan Lingkungan Dalam Perspektif Islam. Khazanah: Jurnal 

Studi Islam dan Humaniora, 18. https://doi.org/10.18592/khazanah.v18i1.3483 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

444 

 

 

KBBI Daring. (2016). [Https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/krisis]. 

Marianta, Y. (2011). Akar Krisis lingkungan Hidup. Studia Philosophica et Theologica, 

Vol. 11 No. 2. 

Prabowo, Hayu. S., Huda, M., & Trimaya, L. (t.t.). Air, Kebersihan, Sanitasi Dan 

Kesehatan Lingkungan Menurut Agama  Islam: Vol. Sekolah Pascasarjana Universitas 

Nasional (2 ed.). 

Pradheksa, P., Hazyimara, K., Haryadi, D., & Samsudin, A. (2023). Environmental 

Ethics in the Spiritual Perspective of Hinduism, Buddhism, and Islam: Aligning Roles 

and Finding Intersecting Paths. Peradaban Journal Of Religion and Society, 2(2). 

Ratnasari, J., & Chodijah, S. (2020). Kerusakan Lingkungan Menurut Sains da Ahmad 

Mustofa Al-Maraghi: Studi Tafsir Al-Maraghi pada Surat Al-Rum Ayat 41,   Al-Mulk 

Ayat 3-4 dan Al-A’raf Ayat 56). Al-Tadabbur : Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 5(1). 

https://doi.org/10.30868/at.v5i1.702.3 

Shihab, M. Q. (2005a). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 1). 

Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (2005b). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 5). 

Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (2005c). Tafsir Al-Misbah :Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 10). 

Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (20005). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasial Al-aqur’an (Vol. 13). 

Lentera Hati. 

Syam, N. F. (2023). Mitigasi Perubahan Iklim Perspektif Al-Qur’an (Kajian Tafsir Tematik 

Dengan Corak Ilmu). STAIN Majene. 

Umam, N., & Mukhtar, N. (2024). Integrasi Nilai Al-Qur’an dan SDGs dalam Edukasi 

Hijau untuk PAUD. Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 8(6). 



Al- Misykah: 

Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir 

Vol 6 No 2 (2025) 

445 

 

 

Winarwan, D., Awang, S. A., Keban, Y. T., & Sumedi, P. (2011). Kebijakan Pengelolaan 

Hutan, Kemiskinan Struktural dan Perlawanan Masyarakat. Kawistara, 1(3). 

Yusuf, I. (2017). Krisis Lingkungan Di Indonesia (Sebuah Kajian Ecosophy dalam Pandangan 

Seyyed Hossein Nasr). UIN Sunan Ampel Surabaya. 

Zulkarnain, H., Fitriani, N., Miftahussurur, M., Fianto, B. A., & Wahyudi, I. (2024). 

Handbook of SDGs Series Unair Handbook SDGs Series: Pilar Lingkungan. Universitas 

Airlangga (SDGs Center UNAIR). 

 

 
 
 
 
 
 


