Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

Integrasi Nilai Qur’ani dan Agenda SDGS : Solusi Islam
Atas Krisis Lingkungan

A’yun Isfahani
Universitas Islam Negeri Syekh Wasil kediri
asfa23hani@gmail.com

Mohamad Zaenal Arifin
Universitas Islam Negeri Syekh Wasil kediri
mohamadzaenalarifin@iainkediri.co.id

Abstract

The current environmental crisis has become a global issue demanding serious attention
from all of humanity. Phenomena such as global warming, pollution, deforestation, and the
loss of biodiversity are largely the result of unsustainable and exploitative human activities. In
response to this situation, the United Nations formulated the Sustainable Development Goals
(SDGs), a global agenda comprising 17 goals and 169 targets that aim to achieve sustainable
development across social, economic, and environmental dimensions. In parallel, Islam,
through the Qur'an, has long offered ecological values that remain relevant today, such as the
concept of humans as khalifah (stewards of the Earth) in Surah Al-Bagarah [2]: 30, the
prohibition of spreading corruption (fasad) in Surah Al-Bagarah [2]: 11, and the call for
balance and avoidance of excess (israf) in Surah Al-Ma'idah [5]: 32. These principles reflect
the spiritual and ethical responsibility of humankind in preserving the environment. This
paper aims to explore and integrate Qur’anic ecological values with the SDGs agenda as a
conceptual and practical contribution to addressing the global ecological crisis. The study
employs a qualitative-descriptive method based on library research, analyzing relevant
Qur’anic verses and official SDG documents. The discussion is divided into two main sections:
Ecological values in the Qur’an and Integration of Qur’anic values with the SDGs framework.
The findings indicate that Qur’anic teachings offer significant ethical and spiritual
reinforcement to the broader vision of sustainable development.
Keywords: Environmental crisis; Qur’anic values; Sustainable development Goals (SDGS).

Abstrak

Krisis lingkungan hidup dewasa ini telah menjadi isu global yang menuntut
perhatian serius dari seluruh umat manusia. Fenomena seperti pemanasan global,
pencemaran, deforestasi, serta hilangnya keanekaragaman hayati merupakan
dampak dari aktivitas manusia yang eksploitatif dan tidak berkelanjutan. Dalam
merespons persoalan ini, Perserikatan Bangsa-Bangsa merumuskan Sustainable
Development Goals (SDGs), sebuah agenda global dengan 17 tujuan dan 169 target yang
bertujuan untuk mewujudkan pembangunan berkelanjutan, termasuk dalam aspek


mailto:asfa23hani@gmail.com
mailto:mohamadzaenalarifin@iainkediri.co.id

Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

lingkungan. Di sisi lain, Islam melalui Al-Qur’an telah lama menawarkan nilai-nilai
ekologis yang relevan, seperti konsep manusia sebagai khalifah (QS Al-Baqarah [2]:
30), larangan berbuat kerusakan (fasad) (QS Al-Bagarah [2]: 11), dan prinsip
keseimbangan serta larangan berlebihan (israf) (QS Al-Ma’idah [5]: 32). Prinsip-
prinsip ini mencerminkan tanggung jawab spiritual dan etis umat Islam terhadap
keberlanjutan alam. Tulisan ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan
mengintegrasikan nilai-nilai Qur’ani dengan agenda SDGs sebagai upaya konseptual
dan praktis dalam menghadapi krisis ekologi global. Metode yang digunakan adalah
pendekatan kualitatif-deskriptif berbasis studi kepustakaan, dengan menelaah ayat-
ayat Al-Qur’an serta dokumen resmi SDGs. Pembahasan meliputi dua aspek utama:
Nilai-nilai ekologis dalam Al-Qur’an dan Integrasi nilai Qur’ani dengan tujuan-
tujuan SDGs. Hasil kajian ini menunjukkan bahwa nilai Qur’ani dapat memberikan
kontribusi signifikan dalam memperkuat dimensi etis dan spiritual pembangunan
berkelanjutan

Kata Kunci: Krisis lingkungan; Nilai Qur’ani; Tujuan Pembangunan berkelanjutan
(SDGS).

PENDAHULUAN

Krisis lingkungan hidup saat ini telah menjadi isu global yang menuntut
perhatian serius dari seluruh umat manusia. Fenomena seperti pemanasan global,
pencemaran udara dan air, deforestasi, hingga hilangnya keanekaragaman hayati
menunjukkan bahwa bumi berada dalam kondisi darurat ekologis. Kerusakan ini
sebagian besar disebabkan oleh aktivitas manusia yang eksploitatif, konsumtif, dan
tidak memperhatikan keberlanjutan(Habibi & Nabilah, 2024, hlm. 152). Berbagai
studi menunjukkan bahwa krisis ekologis yang terjadi saat ini bahkan telah melewati
ambang batas yang dapat ditoleransi oleh sistem penyangga kehidupan alam. Situasi
ini bukan hanya menjadi ancaman bagi generasi sekarang, tetapi juga menimbulkan
kekhawatiran yang mendalam bagi kelangsungan generasi masa depan. Oleh karena
itu, upaya penanganan krisis lingkungan membutuhkan pendekatan yang bersifat
multidimensional, melibatkan perspektif sains, kebijakan, budaya, dan spiritualitas
(Pradheksa dkk., 2023, hlm. 125).

Sebagai respons terhadap ancaman tersebut, Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB)
merumuskan agenda global bernama Sustainable Development Goals (SDGs) yang
mulai diadopsi sejak tahun 2015. Agenda ini memuat 17 tujuan dan 169 target yang
meliputi dimensi sosial, ekonomi, dan lingkungan, yang dirancang untuk dicapai
hingga tahun 2030. Salah satu fokus utama dalam SDGs adalah perlindungan
lingkungan hidup dan keberlanjutan sumber daya alam (Alisjahbana &
Murniningtyas, 2018, hlm. 61). Meskipun SDGs merupakan agenda global yang
bersifat sekuler, nilai-nilai di dalamnya sejatinya memiliki irisan kuat dengan ajaran
agama, termasuk Islam. Namun demikian, integrasi nilai-nilai religious khususnya
yang bersumber dari Al-Qur’an dalam kerangka SDGs masih belum banyak dikaji

secara mendalam, padahal kontribusi agama dapat menjadi fondasi moral dan
426



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

spiritual yang memperkuat implementasi pembangunan berkelanjutan.

Dalam khazanah Islam, konsep pelestarian lingkungan telah lama tertanam
dalam ajaran Al-Qur’an dan hadis Nabi. Al-Qur’an mengandung banyak ayat yang
menunjukkan perhatian serius terhadap keseimbangan ekosistem dan tanggung
jawab manusia terhadap alam. Misalnya, konsep khalifah (pemelihara bumi) dalam
QS Al-Bagarah [2]: 30 memberikan landasan teologis bahwa manusia ditunjuk
sebagai penjaga dan pengelola bumi, bukan perusaknya. Larangan untuk melakukan
kerusakan (fasad) ditegaskan dalam QS Al-Baqarah [2]: 11, sedangkan peringatan
untuk tidak hidup secara berlebihan (israf) muncul dalam berbagai ayat, di antaranya
QS Al-A'raf [7]: 31 dan QS Al-Ma’idah [5]: 32 (Gunawan, 2023, hlm. 50). Ajaran-ajaran
ini bukan hanya bersifat moral individual, tetapi juga merupakan prinsip etis kolektif
yang harus mewarnai kebijakan dan gaya hidup umat Islam dalam menghadapi
tantangan global, termasuk krisis lingkungan.

Namun, sebagian besar kajian yang mengangkat tema pembangunan
berkelanjutan masih dominan menggunakan perspektif sekuler, teknokratis, dan
ekonomi-politik, dengan sedikit perhatian terhadap kontribusi nilai-nilai spiritual-
religius. Inilah celah pengetahuan (knowledge gap) yang ingin diisi oleh penelitian ini.
Penulis menawarkan pendekatan integratif, yaitu dengan mengaitkan antara prinsip-
prinsip ekologis dalam Al-Qur’an dengan tujuan-tujuan lingkungan dalam SDGs.
Pendekatan ini berbeda dari penelitian sebelumnya yang sering kali bersifat
deskriptif atau normatif, tanpa menempatkan nilai-nilai Qur’ani sebagai bagian aktif
dari kerangka solusi global. Dengan demikian, tulisan ini tidak hanya memberikan
kontribusi akademik terhadap pengembangan tafsir tematik Al-Qur’an, tetapi juga
menawarkan sintesis keilmuan antara ilmu-ilmu keislaman dan studi pembangunan
berkelanjutan.

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan
mengintegrasikan nilai-nilai Qur’ani yang bersifat ekologis dengan agenda
Sustainable Development Goals (SDGs) 2030. Dengan pendekatan integratif ini,
diharapkan dapat dihasilkan kontribusi Islam yang bersifat konseptual dan praktis
dalam menjawab tantangan krisis lingkungan global, serta memperkuat dialog lintas
keilmuan dan lintas iman dalam upaya pelestarian bumi sebagai amanah Tuhan bagi
umat manusia.

METODE PENELITIAN

Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
(library research) yang menekankan pada kajian teks dan analisis konseptual. Sumber
data primer yang digunakan adalah ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan tema
lingkungan, seperti konsep khalifah, fasad, dan isr@af. Sumber sekunder berupa buku
tafsir (terutama Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab), jurnal ilmiah, dokumen
resmi SDGs (United Nations 2030 Agenda), serta literatur keislaman kontemporer

427



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

mengenai ekoteologi Islam. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui
dokumentasi, yaitu dengan mengidentifikasi, menyeleksi, dan mengklasifikasi teks-
teks relevan dari Al-Qur’an dan literatur yang membahas krisis lingkungan dan
pembangunan berkelanjutan. Data dianalisis dengan metode analisis isi (content
analysis) dan pendekatan tafsir tematik (maudhu’i), yakni menghimpun ayat-ayat
terkait satu tema khusus (lingkungan hidup), lalu mengelaborasinya dalam konteks
keberlanjutan dan SDGs. Paradigma yang digunakan dalam membaca data adalah
paradigma integratif-interkonektif, yang memadukan pendekatan keagamaan dan
ekologis secara harmonis. Pendekatan ini bertujuan untuk menemukan titik temu
antara nilai-nilai Qur’ani dan prinsip-prinsip SDGs sebagai solusi konseptual atas
krisis lingkungan. Metode ini dapat direplikasi dengan mengacu pada struktur ayat,
konteks penafsiran, dan parameter SDGs yang menjadi indikator keberlanjutan.

NILAI-NILAI EKOLOGIS DALAM AL-QUR’AN

Dalam ajaran Islam, alam semesta bukan hanya latar bagi kehidupan manusia,
tetapi merupakan bagian integral dari sistem ciptaan Allah yang sempurna dan
harmonis. Al-Qur’an menggambarkan bumi dan seluruh isinya sebagai tanda-tanda
kekuasaan Ilahi yang harus dijaga, dihormati, dan dipelihara. Nilai-nilai ekologis
dalam Al-Qur’an mengandung pesan moral dan spiritual yang menuntun manusia
untuk bersikap adil terhadap lingkungan, tidak hanya demi keberlangsungan
hidupnya, tetapi juga sebagai bentuk ketaatan terhadap perintah Tuhan(Gunawan,
2023, him. 50).

Islam menempatkan manusia dalam posisi strategis sebagai makhluk berakal
dan bertanggung jawab, yang diberi amanah untuk mengelola bumi, bukan
merusaknya. Dalam banyak ayat, Al-Qur'an menekankan pentingnya
keseimbangan, larangan atas tindakan berlebihan, serta peringatan terhadap
kerusakan alam akibat ulah manusia (Ratnasari & Chodijah, 2020, hlm. 122). Nilai-
nilai ini menunjukkan bahwa etika lingkungan dalam Islam bukan sekadar anjuran
moral, melainkan bagian dari sistem keimanan yang holistik. Untuk memahami
kerangka etika ekologis ini secara utuh, beberapa konsep utama dapat dikaji dari
perspektif Al-Qur’an, di antaranya :

1. Manusia Sebagai Khalifah di Bumi

Dalam pandangan Al-Qur’an, manusia memiliki posisi strategis sebagai
makhluk yang diberi amanah untuk mengelola bumi. Konsep kekhalifahan
menunjukkan bahwa manusia tidak sekadar menempati bumi, tetapi juga
memikul tanggung jawab moral dan spiritual dalam menjaga tatanan
kehidupan(Umam & Mukhtar, 2024, hlm. 1858). Peran ini menuntut kesadaran
ekologis yang selaras dengan prinsip keadilan dan keberlanjutan. Salah satu ayat
yang secara eksplisit menegaskan peran tersebut terdapat dalam Surah Al-
Bagarah ayat 30.

428



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

Gy JBo0 2 Aass e 25 U i s At o s (RBT GRS 5T 0 et ) 58l 5 06
5405 Y G L

Artinya: Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat:
"Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi".
Mereka berkata: "Mengapa Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi
itu orang yang akan membuat kerusakan padanya dan menumpahkan
darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan memuji Engkau dan
mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya Aku mengetahui
apa yang tidak kamu ketahui".

Konsep khali@fah dalam QS Al-Baqarah [2]: 30 menunjukkan dimensi
ekologis yang penting dalam ajaran Islam. Ibnu ‘ Ashiir menjelaskan bahwa kata
khali@fah secara bahasa merujuk pada seseorang yang menggantikan pihak
sebelumnya dalam menjalankan suatu tugas. la menambahkan bahwa secara
majazi, istilah ini mengandung makna perwakilan yang diberi wewenang oleh
pemilik kekuasaan untuk bertindak atas namanya(‘Ashar, 1984a, hlm. 267).
Dengan demikian, manusia tidak bertindak atas dasar kehendaknya sendiri,
melainkan atas dasar amanah dari Allah. Ibnu ‘Ashir juga menekankan bahwa
manusia adalah satu-satunya makhluk yang memiliki kesiapan moral dan
intelektual untuk menerima tanggung jawab besar tersebut dibanding makhluk
lainnya.

Penafsiran ini sejalan dengan pandangan Quraish Shihab dalam menafsirkan
peran kekhalifahan sebagai bentuk tanggung jawab manusia untuk mengelola
bumi secara adil, berkelanjutan, dan tidak semena-mena terhadap
lingkungan(Shihab, 2005a, hlm. 225). Sementara itu, Hamka dalam Tafsir Al-Azhar
menegaskan bahwa peran manusia sebagai khalifah adalah amanah besar yang
harus dijalankan dengan menjaga keseimbangan, tidak berlaku zalim terhadap
sesama makhluk, dan tidak merusak bumi sebagai warisan Ilahi(2015a, hlm. 214).
Oleh karena itu, konsep khali@fah tidak sekadar bersifat teologis, tetapi juga
mengandung implikasi ekologis yang mendalam, yang menuntut manusia untuk
menjadi pengelola alam yang bertanggung jawab dan beretika.

. Pemeliharaan Lingkungan

Lingkungan hidup merupakan bagian tak terpisahkan dari sistem kehidupan
yang diciptakan Allah dengan keseimbangan dan keteraturan. Islam menekankan
pentingnya menjaga kelestarian alam sebagai bentuk ketaatan kepada Tuhan dan
tanggung jawab terhadap ciptaan-Nya. Prinsip ini ditegaskan dalam sejumlah
ayat, salah satunya terdapat dalam Qs. Hud [11] : 61.

@ of. ’-;fﬁé;,.?:e‘f L oieze . Lok L w AE,;.E/ 507 % ow FT (. &7t 3s07 Lol (% z b o4 f.;/lz",
\J;cg.:]; \5_35; f@ff’“‘“‘u"@'ﬁ%(’fw‘} gp)YvafLwV }fbg)o})& ;\J’iwvgbm\ \ij__o\ 3 Ju:b:;p r,ﬁb—\ 36k JL}
Lt Lo &

429



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

Artinya :Dan kepada Tsamud (Kami utus) saudara mereka Shaleh. Shaleh berkata:
"Hai kaumku, sembahlah Allah, sekali-kali tidak ada bagimu Tuhan selain
Dia. Dia telah menciptakan kamu dari bumi (tanah) dan menjadikan kamu
pemakmurnya, karena itu mohonlah ampunan-Nya, kemudian
bertobatlah kepada-Nya, Sesungguhnya Tuhanku amat dekat (rahmat-
Nya) lagi memperkenankan (doa hamba-Nya)".

Konsep ‘imarah dalam QS Huad [11]: 61 merujuk pada perintah Allah kepada
manusia untuk memakmurkan bumi (ista‘marakum fiha), yang oleh Ibnu ‘Ashar
diartikan sebagai tanggung jawab moral dan praktis dalam memperbaiki serta
menjaga bumi agar tetap produktif, lestari, dan bermanfaat bagi kehidupan. Dalam
At-Tahrir wa At-Tanwir, ia menjelaskan bahwa kemakmuran bukan sekadar hasil
eksploitasi sumber daya, tetapi mencakup pengelolaan bijak yang membawa
kebaikan jangka panjang(’ Ashir, 1984b, him. 158). Dalam konteks ini, tindakan-
tindakan sederhana seperti menanam pohon, merawat tanah, atau mencegah
kerusakan lingkungan merupakan wujud konkret dari pelaksanaan ‘imarah dan
amanah manusia sebagai pengelola bumi.

Pendapat ini juga diperkuat dalam tafsir Al-Misbah, yang menjelaskan bahwa
‘imarah al-ardh adalah bentuk aktual dari ibadah melalui kontribusi pada
keberlangsungan ekosistem(Shihab, 2005b, hlm. 399). Begitu pula Hamka yang
dalam Tafsir Al-Azhar menyatakan bahwa tugas manusia bukan hanya mendiami
bumi, tetapi juga merawat dan menegakkan keseimbangannya sebagai bagian dari
tanggung jawab spiritual(2015b, hlm. 140). Maka dari itu, ‘imarah bukan hanya
tuntutan ekologis, tetapi juga merupakan ekspresi dari nilai etis dan teologis Islam
dalam menghadapi krisis lingkungan global saat ini.

. Larangan Merusak Alam

Islam melarang segala bentuk perusakan terhadap alam sebagai bagian dari
tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi. Larangan ini ditegaskan dalam
Al-Qur’an, salah satunya melalui Surah Al-Bagarah ayat 11.

Oyidiad 2 G 6 fﬁ? & i Y 2 g

Artinya: Dan bila dikatakan kepada mereka: '"Janganlah kamu membuat
kerusakan di muka bumi". Mereka menjawab: "Sesungguhnya kami
orang-orang yang mengadakan perbaikan".

Ibnu ‘Ashar menjelaskan bahwa ifsid berarti tindakan aktif yang
menimbulkan kerusakan di bumi, sedangkan fasad adalah perubahan dari kondisi
yang bermanfaat menjadi merugikan. Ia menegaskan bahwa segala bentuk
perbuatan yang menyebabkan mudarat baik terhadap alam, manusia, maupun
sistem sosial termasuk dalam kategori fasad(‘ Ashir, 1984a, him. 283). Contohnya
seperti pembakaran, pembunuhan, atau penghilangan manfaat, serta tindakan

430



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

fitnah dan ketidakadilan. Namun, jika suatu tindakan justru membawa kebaikan,
seperti menebang tanaman pengganggu untuk menjaga kelestarian pohon utama,
maka itu tidak disebut fasad karena tidak menimbulkan kemudaratan.

Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah menekankan bahwa ayat ini
mencerminkan fenomena manusia yang merasa dirinya membawa kebaikan,
padahal tindakannya justru merusak tatanan sosial dan ekologi(Shihab, 2005a,
hlm. 226). Hamka dalam Tafsir Al-Azhar juga mengkritik keras perilaku munafik
yang menjustifikasi kerusakan atas nama pembangunan(2015a, hlm. 56). Oleh
karena itu, segala bentuk tindakan yang berdampak negatif bagi bumi dan
kehidupan tergolong kerusakan (fasad) yang dikecam dalam Al-Qur’an, meski
pelakunya mengklaim sebaliknya.

. Larangan Berlebih-Lebihan

Larangan berlebih-lebihan dalam Al-Qur’an tidak hanya berkaitan dengan
konsumsi, tetapi juga mencakup tindakan merusak yang melampaui batas. Surah
Al-Ma’idah ayat 32 menegaskan bahwa membunuh tanpa alasan yang dibenarkan
termasuk bentuk pelampauan batas yang sangat dikecam.

LT TG s g o 0T g5 GG o5 (3 58 5 o 20 U 8 o T i dny o o o 3 0

St (23T (3 G5 Ak s 1870) 7 il WG s A5 s

Artinya: Oleh karena itu Kami tetapkan (suatu hukum) bagi Bani Israil, bahwa:
barangsiapa yang membunuh seorang manusia, bukan karena orang itu
(membunuh) orang lain, atau bukan karena membuat kerusakan dimuka
bumi, maka seakan-akan dia telah membunuh manusia seluruhnya. Dan
barangsiapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, maka seolah-
olah dia telah memelihara kehidupan manusia semuanya. Dan
sesungguhnya telah datang kepada mereka rasul-rasul Kami dengan
(membawa) keterangan-keterangan yang jelas, kemudian banyak diantara
mereka sesudah itu sungguh-sungguh melampaui batas dalam berbuat
kerusakan dimuka bumi.

Dalam pandangan Ibnu ‘Ashar, isrif merupakan tindakan melampaui batas
yang erat kaitannya dengan kerusakan, termasuk di dalamnya tindakan seperti
pembunuhan(‘Ashar, 1984c, hlm. 175). la memaknai israf sebagai perilaku
berlebihan dalam hal-hal yang mendatangkan mudarat, yang sering kali muncul
karena dorongan hawa nafsu terhadap kesenangan duniawi. Tingkatan ini dimulai
dari keinginan wuntuk berhias (fazyin), berkemewahan (israf), hingga
penghamburan (fabzir), yang kesemuanya berdampak negatif terhadap kerohanian

431



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

manusia(Gunawan, 2023, hlm. 53).

Menurutnya, israf termasuk bagian dari kerusakan yang dikritik dalam Al-
Qur’an, seperti dalam Surah Al-Syu‘ara’ [26]: 151-152 yang melarang mengikuti
orang-orang yang melampaui batas dan membuat kerusakan di bumi. Hal ini
menunjukkan bahwa tindakan berlebihan dalam mengejar dunia dapat
menghilangkan nilai-nilai kemanusiaan(’Ashir, 1984d, him. 184). Penafsiran ini
sejalan dengan pandangan Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah, yang
menegaskan bahwa israf bukan hanya persoalan materi, tetapi menyangkut sikap
hidup yang tidak proporsional, yang pada akhirnya menciptakan ketimpangan
sosial dan kerusakan lingkungan(Shihab, 2005c, hlm. 435).

5. Mizan (Keseimbangan)

Konsep mizan (keseimbangan) dalam Al-Qur'an menjadi dasar penting
dalam membangun etika ekologis Islam. QS Ar-Rahman [55]: 7-9 menegaskan
bahwa Allah telah menetapkan keseimbangan dalam penciptaan alam dan
manusia diperintahkan untuk tidak melampaui atau merusaknya. Nilai ini
mengajarkan pentingnya proporsionalitas dan keharmonisan dalam interaksi
manusia dengan lingkungan. Ketika keseimbangan tersebut dilanggar, maka
kerusakan ekologis menjadi konsekuensi yang tak terelakkan. Oleh karena itu,
menjaga mizan berarti menjaga keberlanjutan ciptaan Tuhan.

D Sl 155 Y5 a2l S50 1,4585 QD 0l 3 15808 T QD Sl g5g sy wasy

Artinya: Dan Allah telah meninggikan langit dan Dia meletakkan neraca
(keadilan). Supaya kamu jangan melampaui batas tentang neraca itu. Dan
tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan janganlah kamu mengurangi
neraca itu.

QS Ar-Rahman [55]: 7-9 menyampaikan prinsip fundamental tentang
keseimbangan (mizan) sebagai landasan penciptaan dan keberlangsungan alam
semesta. Allah Swt. berfirman: “Dan langit telah Dia tinggikan, dan Dia ciptakan
keseimbangan, agar kamu jangan merusak keseimbangan itu, dan tegakkanlah keseimbangan
itu dengan adil dan janganlah kamu mengurangi keseimbangan itu.” Ayat ini muncul
setelah penyebutan dua benda langit utama—matahari dan bulan—yang
menggambarkan sistem kosmik yang sangat presisi dan teratur.

Menurut Quraish Shihab, mizan tidak semata berarti alat timbang secara fisik,
melainkan mencakup makna yang lebih luas: keadilan, keteraturan, dan
keseimbangan dalam seluruh aspek kehidupan. Thahir Ibn ‘Asyar bahkan
memahami mizan sebagai lambang dari nilai luhur yang turun dari langit, menandai
bahwa prinsip keadilan dan keteraturan adalah bagian integral dari tatanan ilahi.
Dalam konteks ini, manusia diperintahkan untuk tidak melampaui batas dalam
menjalankan keseimbangan tersebut —baik dalam aktivitas sosial, ekonomi, maupun
ekologis(Shihab, 20005, hIm. 499).

432



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

Sedangkan Hamka dalam tafsirnya mengilustrasikan bagaimana keseimbangan
ini tercermin pada gerakan benda-benda langit yang jumlahnya tak terhitung, namun
tidak pernah bertabrakan atau keluar dari orbitnya. Keteraturan ini adalah
manifestasi nyata dari mizan yang bekerja dalam hukum-hukum alam. Dari sini,
manusia diajak untuk meneladani sistem keseimbangan tersebut dalam
kehidupannya, terutama dalam pengelolaan lingkungan. Neraca dalam ayat ini dapat
dimaknai secara ekologis sebagai keseimbangan dalam pemanfaatan sumber daya
alam, perencanaan tata ruang, serta konsumsi energi dan produksi yang
berkelanjutan(2015¢, hlm. 7075).

Keseimbangan juga menuntut ilmu dan kesadaran. Dalam dunia pembangunan,
misalnya, bangunan yang kokoh dan estetis tercipta karena keseimbangan antara
struktur, fungsi, dan keindahan(Umam & Mukhtar, 2024, hlm. 1859). Demikian pula,
dalam menjaga lingkungan, dibutuhkan kesadaran teknis, etis, dan spiritual agar
sistem alam tetap lestari. Pelanggaran terhadap mizan terjadi ketika manusia
mengeksploitasi bumi secara berlebihan, mencemari lingkungan, serta mengabaikan
prinsip keberlanjutan demi keuntungan sesaat.

Ayat ke-9 kembali menekankan agar manusia “menegakkan timbangan dengan adil
dan tidak merugikan dalam timbangan.” Ini adalah seruan moral agar keadilan dan
keseimbangan menjadi prinsip hidup, tidak hanya dalam relasi sosial, tetapi juga
dalam relasi manusia dengan alam. Jika Allah menciptakan alam dengan kasih
sayang dan tidak zalim, maka manusia pun harus bersikap adil, bijak, dan penuh
kasih terhadap lingkungannya. Kerusakan ekologis pada dasarnya merupakan buah
dari tindakan zalim manusia—baik dalam bentuk kerakusan, kesewenang-
wenangan, maupun kelalaian dalam menjaga keseimbangan ciptaan Tuhan.

Krisis Lingkugan Global Dalam Perspektif Agenda SDGs

Krisis lingkungan merupakan fenomena global yang semakin kompleks dan
meluas. Secara etimologis, istilah ini tersusun dari dua kata, yakni "krisis" yang
dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) dimaknai sebagai keadaan genting,
berbahaya, atau suram(KBBI Daring, 2016). Serta "lingkungan", yang menurut
Undang-Undang diartikan sebagai kesatuan ruang yang mencakup semua unsur
tisik, daya, keadaan, serta makhluk hidup termasuk manusia dan perilakunya, yang
memengaruhi kelangsungan hidup serta kesejahteraan ekosistem secara
menyeluruh. Berdasarkan dua pengertian tersebut, krisis lingkungan dapat
dipahami sebagai kondisi genting yang mengancam integritas dan keseimbangan
ruang hidup makhluk hidup, baik secara langsung maupun tidak langsung(Yusuf,
2017, hlm. 22).

Dalam konteks keilmuan, istilah '"lingkungan hidup" telah mengalami
perkembangan makna. Konsep umwelt yang diperkenalkan oleh biolog Jerman, Jacob
von Uexkiill, menekankan bahwa setiap organisme membentuk persepsinya sendiri

433



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

terhadap lingkungannya, yakni segala sesuatu yang berarti bagi kelangsungan
hidupnya (Marianta, 2011, hlm. 231). Dengan demikian, lingkungan hidup bersifat
subjektif dan tidak tunggal. Namun, dalam diskursus global, krisis lingkungan yang
dimaksud merujuk pada lingkungan hidup manusia secara kolektif, yang kini
tengah mengalami ketidakseimbangan ekosistem secara serius.

Krisis ini tercermin dalam berbagai bentuk kerusakan lingkungan, seperti
pencemaran udara dan air, deforestasi, hilangnya keanekaragaman hayati, serta
perubahan iklim yang ekstrem. Undang-undang mendefinisikan kerusakan
lingkungan sebagai perubahan terhadap sifat fisik, kimia, atau hayati lingkungan
yang melampaui batas baku yang ditetapkan. Karena bumi merupakan satu
kesatuan ekosistem raksasa, gangguan pada satu bagian dapat menimbulkan efek
domino pada bagian lain (Habibi & Nabilah, 2024, hlm. 153). Maka tak heran jika
krisis lingkungan kini menjadi persoalan lintas negara yang memerlukan solusi
bersama. Dalam konteks inilah, Agenda Pembangunan Berkelanjutan (Sustainable
Development Goals/SDGs) menjadi kerangka strategis global yang sangat relevan
dalam menanggapi krisis tersebut secara sistemik dan terintegrasi.

Krisis lingkungan global merupakan akibat dari berbagai faktor yang saling
berkaitan, terutama aktivitas manusia. Salah satu penyebab utamanya adalah
penerapan teknologi berskala besar sejak pasca Perang Dunia II. Menurut John
Bellamy Foster, perkembangan ekonomi kapitalistik sejak 1945 telah mempercepat
produksi bahan-bahan sintetis seperti plastik, pupuk kimia, pestisida, dan deterjen,
yang penggunaannya tidak mempertimbangkan daya dukung ekosistem (Marianta,
2011, hlm. 234). Era ini disebutnya sebagai "era sintetis", ketika teknologi yang
merusak menggantikan teknologi ramah lingkungan. Krisis ini juga dipicu oleh
penggunaan teknologi tanpa kajian dampak jangka panjang. Misalnya, bahaya DDT
dan CFC baru diketahui publik setelah digunakan secara luas. Di sisi lain, pola hidup
manusia modern yang konsumtif, pembakaran bahan bakar fosil, deforestasi, dan
eksploitasi sumber daya alam yang berlebihan turut memperburuk keadaan.
Akibatnya, terjadi pemanasan global, perubahan iklim ekstrem, dan ancaman
terhadap keanekaragaman hayati (Marianta, 2011, hlm. 235). Oleh karena itu,
diperlukan kesadaran bersama dan komitmen terhadap pembangunan
berkelanjutan yang selaras dengan kelestarian lingkungan.

Isu lingkungan menjadi perhatian global seiring meningkatnya degradasi
ekosistem, pencemaran, eksploitasi sumber daya alam, dan perubahan iklim yang
mengancam keberlanjutan kehidupan di bumi. Menyikapi hal tersebut, Perserikatan
Bangsa-Bangsa (PBB) pada tahun 2015 merumuskan Sustainable Development Goals
(SDGs) sebagai agenda pembangunan global yang mencakup tiga dimensi utama:
sosial, ekonomi, dan lingkungan. SDGs terdiri dari 17 tujuan yang ditargetkan
tercapai pada tahun 2030 dan dikelompokkan dalam empat pilar utama, yaitu sosial,
ekonomi, lingkungan, dan tata kelola. Pilar lingkungan hidup menempati posisi
strategis karena keberlanjutan pembangunan sangat bergantung pada keseimbangan

434



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

ekosistem (Alisjahbana & Murniningtyas, 2018, hlm. 62).

Beberapa tujuan SDGs secara langsung berkaitan dengan pelestarian
lingkungan, di antaranya: tujuan ke-6 (air bersih dan sanitasi layak), ke-11 (kota
berkelanjutan), ke-12 (konsumsi dan produksi yang bertanggung jawab), ke-13
(penanganan perubahan iklim), ke-14 (ekosistem laut), dan ke-15 (ekosistem
darat)(Zulkarnain dkk., 2024). Tujuan-tujuan tersebut saling terkait dalam
membentuk sistem pembangunan berkelanjutan yang inklusif dan ramah
lingkungan.

Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (TPB/SDG) ke-6 menekankan pentingnya
ketersediaan air bersih dan sanitasi yang layak bagi seluruh populasi sebagai fondasi
utama kesehatan masyarakat dan pembangunan berkelanjutan. Akses terhadap air
minum yang aman, fasilitas sanitasi yang memadai, serta kualitas air yang terjaga
merupakan tiga aspek utama dalam tujuan ini(Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 1). Air
bersih merujuk pada ketersediaan air yang aman untuk dikonsumsi, sementara
sanitasi mencakup upaya menjaga kebersihan lingkungan guna mencegah
penyebaran penyakit. Di berbagai wilayah, khususnya daerah pedesaan seperti
Afrika Sub-Sahara dan beberapa kawasan di Indonesia, tantangan masih dihadapi,
seperti pencemaran air oleh bakteri E-coli akibat praktik buang air besar
sembarangan, kurangnya fasilitas sanitasi, serta minimnya sistem pengelolaan
sampah. Kondisi ini memperburuk kualitas air dan memperbesar risiko kesehatan
masyarakat. Meskipun telah terjadi kemajuan dalam penyediaan layanan air dan
sanitasi, ketimpangan akses dan pencemaran air tetap menjadi hambatan utama
dalam pencapaian SDG 6 (Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 3). Oleh karena itu, dalam
rangka mewujudkan akses air bersih dan sanitasi yang layak bagi seluruh
masyarakat, pemerintah Indonesia melalui Kementerian Kesehatan, bekerja sama
dengan berbagai kementerian dan mitra terkait, telah mengembangkan pendekatan
Sanitasi Total Berbasis Masyarakat (STBM) sejak tahun 2008. Pendekatan ini terdiri
dari lima pilar utama, yaitu(Prabowo dkk., t.t., hlm. 190):

1. penghentian praktik buang air besar sembarangan;
2. pembiasaan perilaku mencuci tangan dengan sabun;
3. pengelolaan air minum dan makanan secara higienis di tingkat rumah tangga;
4. pengelolaan sampah rumah tangga dengan menerapkan prinsip reduce, reuse, dan
recycle (3R); serta
5. pengelolaan limbah cair domestik yang sesuai dengan standar mutu kesehatan
lingkungan.
Selanjutnya, tujuan Pembangunan Berkelanjutan (TPB/SDG) ke-11 yaitu
bertujuan menjadikan kota dan permukiman manusia yang inklusif, aman, tangguh,
dan berkelanjutan. Mengingat lebih dari setengah populasi dunia tinggal di kawasan

perkotaan dan angka ini terus meningkat, pengelolaan kota menjadi krusial dalam

pembangunan global (Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 23). Target utama SDG 11
435



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

mencakup penyediaan perumahan layak dan terjangkau, transportasi umum yang
aman dan inklusif, pengelolaan limbah yang efisien, serta akses terhadap ruang
publik yang ramah bagi kelompok rentan. Aspek-aspek ini mendukung kualitas
hidup masyarakat dan mengurangi tekanan lingkungan akibat urbanisasi.
Pencapaian tujuan ini menuntut kebijakan yang terintegrasi, infrastruktur
berkelanjutan, dan partisipasi masyarakat guna menciptakan kota yang sehat, adil,
dan ramah lingkungan (Zulkarnain dkk., 2024, hIm. 26).

Dalam konteks krisis lingkungan yang semakin kompleks, implementasi SDG
11 menjadi sangat penting karena kota merupakan pusat aktivitas ekonomi, sosial,
dan budaya yang juga menyumbang besar terhadap konsumsi energi, emisi karbon,
dan produksi limbah. Oleh karena itu, mewujudkan kota yang berkelanjutan tidak
hanya berfokus pada aspek fisik seperti bangunan atau infrastruktur, tetapi juga
menyangkut dimensi ekologis dan sosial (2020, hIm. 135). Prinsip pembangunan kota
harus memperhatikan daya dukung lingkungan dan keadilan sosial, seperti
pengelolaan sumber daya alam yang efisien, perlindungan kawasan hijau, serta
penyediaan akses air bersih dan sanitasi bagi seluruh warga tanpa diskriminasi.
Dalam hal ini, nilai-nilai keagamaan dan spiritualitas dapat memainkan peran
penting sebagai landasan moral dalam mendorong kesadaran kolektif dan
perubahan perilaku masyarakat urban agar lebih peduli terhadap lingkungan dan
hidup secara harmonis di tengah tatanan kota yang terus berkembang.

Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (TPB/SDG) ke-12 menekankan
pentingnya menciptakan pola konsumsi dan produksi yang berkelanjutan untuk
mengurangi dampak negatif terhadap lingkungan dan meningkatkan efisiensi
sumber daya. Tujuan ini lahir dari kesadaran bahwa praktik konsumsi dan produksi
global saat ini, terutama di negara maju yang masih menimbulkan pemborosan,
limbah, dan kerusakan ekosistem (Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 53). Melalui
pendekatan Sustainable Consumption and Production (SCP), SDG 12 mendorong
pengelolaan limbah dan bahan kimia yang ramah lingkungan, pengurangan emisi,
serta praktik daur ulang dan penggunaan kembali. Selain itu, juga ditegaskan
perlunya transparansi dalam rantai pasokan serta kebijakan pengadaan publik yang
berkelanjutan(Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 55). Secara keseluruhan, SDG 12 mengajak
seluruh pihak untuk bertanggung jawab dalam menggunakan sumber daya alam
demi menjamin keberlanjutan lingkungan dan kesejahteraan generasi mendatang.

Dalam konteks krisis lingkungan global, implementasi SDG 12 menjadi sangat
mendesak karena pola konsumsi dan produksi yang tidak terkendali telah
menyebabkan peningkatan emisi gas rumah kaca, eksploitasi sumber daya secara
berlebihan, dan penumpukan limbah yang mencemari ekosistem. Negara
berkembang, termasuk Indonesia, turut menghadapi tantangan besar dalam
menyeimbangkan pertumbuhan ekonomi dengan pelestarian lingkungan (Humaida
dkk., 2020, hlm. 144). Oleh karena itu, strategi pembangunan harus mengedepankan
efisiensi sumber daya dan pendekatan ekonomi sirkular yang menekan pemborosan

436



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

dan mengoptimalkan daur ulang. Edukasi publik mengenai konsumsi bertanggung
jawab, regulasi yang ketat terhadap produksi industri, serta dukungan terhadap
inovasi hijau menjadi langkah konkret untuk memperkuat agenda ini. Jika tidak
diupayakan secara sistemik dan berkelanjutan, degradasi lingkungan yang
disebabkan oleh praktik konsumsi dan produksi yang eksploitatif akan semakin
memperburuk perubahan iklim dan mengancam ketahanan hidup generasi
mendatang. Dengan demikian, SDG 12 tidak hanya menjadi sasaran teknis, tetapi
juga pijakan etis untuk mengubah gaya hidup dan sistem ekonomi menuju arah yang
lebih adil dan berkelanjutan bagi bumi.

Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (TPB/SDG) ke-13 bertujuan untuk
mengatasi perubahan iklim dan dampak yang ditimbulkannya melalui aksi global
yang kolaboratif. Salah satu komitmen penting dalam tujuan ini adalah kontribusi
negara maju sebesar 100 miliar dolar per tahun untuk mendukung negara
berkembang dalam menerapkan tindakan mitigasi dan adaptasi secara transparan
(Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 85). Fokus utama SDG 13 adalah pengurangan emisi gas
rumah kaca (GRK), terutama CO,, CH,, dan N,O yang sebagian besar dihasilkan
dari aktivitas manusia seperti pembakaran bahan bakar fosil. Strategi
penanggulangannya meliputi efisiensi energi, transisi ke energi terbarukan,
pengurangan limbah, pengendalian metana, serta peningkatan efisiensi transportasi.
Selain aspek teknis, peningkatan kesadaran publik tentang perubahan iklim juga
menjadi komponen penting (Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 88). Edukasi dan advokasi
yang efektif dapat mendorong perubahan perilaku dan memperkuat partisipasi
masyarakat dalam upaya pengurangan emisi secara berkelanjutan.

Namun demikian, upaya penanganan perubahan iklim tidak dapat berjalan
efektif tanpa keterlibatan lintas sektor dan kolaborasi antara pemangku kepentingan,
mulai dari pemerintah, dunia usaha, akademisi, hingga masyarakat sipil. Perubahan
iklim telah memperparah krisis lingkungan global, seperti meningkatnya frekuensi
bencana alam, kenaikan permukaan laut, dan kerusakan ekosistem yang mengancam
ketahanan pangan dan air (Syam, 2023, hlm. 19). Oleh karena itu, SDG 13 harus
dipahami tidak hanya sebagai agenda mitigasi teknis, tetapi juga sebagai bagian dari
transformasi struktural menuju pembangunan rendah karbon yang adil dan inklusif.
Adaptasi terhadap perubahan iklim juga perlu diprioritaskan di wilayah-wilayah
rentan dengan memperkuat sistem peringatan dini, infrastruktur hijau, dan tata
kelola risiko berbasis komunitas. Integrasi kebijakan iklim ke dalam rencana
pembangunan nasional dan daerah menjadi kunci agar transisi menuju masyarakat
tangguh iklim dapat berjalan secara sistematis dan berkelanjutan.

Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (TPB/SDG) ke-14 bertujuan untuk
melestarikan dan memanfaatkan sumber daya laut secara berkelanjutan guna
mendukung pembangunan berkelanjutan. Fokus utamanya mencakup
perlindungan keanekaragaman hayati laut, pengelolaan ekosistem pesisir, serta
pemanfaatan sumber daya kelautan secara bertanggung jawab. Target-target SDG 14

437



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

meliputi pengurangan polusi laut, pengelolaan perikanan berkelanjutan,
perlindungan minimal 10% wilayah laut dan pesisir, serta pelarangan subsidi
perikanan yang merusak. Selain itu, SDG ini mendorong peningkatan pengetahuan
ilmiah, akses nelayan kecil terhadap sumber daya dan pasar, serta penerapan hukum
internasional dalam konservasi laut (Zulkarnain dkk., 2024, hlm. 108). Indikator
utamanya mencakup luas kawasan lindung laut, proporsi stok ikan dalam batas
aman, dan kepatuhan pelaku usaha kelautan terhadap praktik berkelanjutan.

Kerusakan lingkungan laut saat ini menjadi ancaman nyata bagi kelangsungan
ekosistem dan kehidupan manusia yang bergantung pada sumber daya pesisir dan
kelautan. Aktivitas manusia seperti penangkapan ikan secara berlebihan,
pencemaran limbah industri dan plastik ke laut, serta perusakan terumbu karang
akibat  perubahan  iklim menyebabkan degradasi ekosistem  yang
signifikan(Humaida dkk., 2020, hlm. 146). Dalam konteks ini, SDG 14 menjadi
strategi global yang penting untuk memulihkan kondisi laut yang semakin kritis.
Dengan pendekatan berbasis ilmu pengetahuan dan kebijakan yang inklusif, agenda
ini menekankan pentingnya sinergi antara pemerintah, pelaku industri, nelayan
tradisional, dan masyarakat pesisir dalam menjaga kelestarian laut. Implementasi
SDG 14 bukan hanya berdampak pada kelestarian hayati, tetapi juga berkaitan erat
dengan ketahanan pangan, stabilitas ekonomi pesisir, serta keadilan sosial bagi
komunitas maritim yang rentan terhadap eksploitasi dan perubahan ekosistem(S.
Firdaus, 2022, hlm. 130). Oleh karena itu, menjaga laut adalah bagian integral dari
solusi jangka panjang atas krisis lingkungan global.

Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (TPB/SDG) ke-15 berfokus pada
perlindungan dan pemulihan ekosistem daratan guna memastikan keberlanjutan
lingkungan. Tujuan ini menekankan pentingnya menjaga keseimbangan ekosistem,
melestarikan hutan, pegunungan, dan lahan basah, serta menghentikan deforestasi
dan degradasi lahan. Upaya ini juga mencakup perlindungan keanekaragaman
hayati dan spesies yang terancam punah. Dalam jangka pendek dan panjang, target
SDG 15 mencakup konservasi dan penggunaan berkelanjutan ekosistem darat dan
air tawar, reboisasi, serta penghentian desertifikasi dan pemulihan lahan
terdegradasi(Zulkarnain dkk., 2024, hIm. 129). SDG ini juga mendorong peningkatan
kesadaran masyarakat akan pentingnya pelestarian alam untuk mendukung
kesejahteraan manusia dan mengurangi dampak perubahan iklim.

Kerusakan ekosistem daratan merupakan salah satu penyebab utama
hilangnya keanekaragaman hayati dan meningkatnya risiko bencana ekologis,
seperti banjir, kekeringan, dan tanah longsor. Aktivitas manusia seperti pembukaan
lahan secara masif untuk pertanian, pertambangan, dan pembangunan infrastruktur,
sering kali dilakukan tanpa mempertimbangkan daya dukung dan keseimbangan
ekologis. Akibatnya, lahan menjadi terdegradasi dan kualitas lingkungan menurun
drastis(Humaida dkk., 2020, hlm. 167). SDG 15 hadir sebagai upaya global yang
menekankan pentingnya intervensi berbasis konservasi dan restorasi untuk

438



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

memulihkan kerusakan yang telah terjadi. Penanaman kembali hutan (reboisasi),
perlindungan terhadap spesies endemik, dan pengelolaan kawasan konservasi
berbasis masyarakat merupakan strategi yang diutamakan (Winarwan dkk., 2011,
hlm. 222). Selain itu, keterlibatan aktif komunitas lokal dan kearifan ekologi
tradisional turut menjadi kunci keberhasilan dalam menjaga kelestarian ekosistem.
Dengan menjaga daratan dan keanekaragaman hayatinya, SDG 15 tidak hanya
menjaga stabilitas lingkungan, tetapi juga menjamin keberlanjutan hidup manusia
yang sangat bergantung pada jasa ekosistem darat, seperti udara bersih, air segar,
dan ketahanan pangan.

Kerusakan lingkungan merupakan tantangan multidimensional yang
mengancam keberlanjutan hidup manusia dan seluruh makhluk hidup di bumi.
Agenda Pembangunan Berkelanjutan (SDGs) memberikan kerangka kerja global
yang komprehensif dalam merespons isu ini melalui berbagai tujuan yang saling
terkait. SDG 6 menekankan pentingnya akses terhadap air bersih dan sanitasi yang
layak sebagai langkah awal mencegah pencemaran dan penyakit. SDG 11 berfokus
pada pembangunan kota dan permukiman yang inklusif dan ramah lingkungan
untuk menanggulangi dampak urbanisasi yang tidak terkendali. SDG 12 menyoroti
urgensi pola konsumsi dan produksi yang bertanggung jawab sebagai upaya
meminimalkan limbah dan emisi. SDG 13 mendorong aksi nyata dalam menghadapi
perubahan iklim yang kini menjadi ancaman global. Sementara itu, SDG 14 dan 15
menegaskan pentingnya pelestarian ekosistem laut dan darat sebagai basis utama
keseimbangan ekologis(Alisjahbana & Murniningtyas, 2018, hlm. 61).

Jika ditinjau secara menyeluruh, seluruh tujuan tersebut menekankan bahwa
penyelesaian krisis lingkungan tidak dapat dilakukan secara parsial, melainkan
harus terintegrasi antara aspek ekologis, sosial, ekonomi, dan tata kelola yang adil.
Dalam kerangka Agenda SDGs, setiap sektor dituntut untuk berkontribusi aktif dan
kolaboratif demi menjaga keberlanjutan bumi sebagai rumah bersama, bukan hanya
bagi generasi saat ini, tetapi juga bagi generasi mendatang. Dengan demikian, SDGs
menjadi acuan penting dalam membentuk pola pembangunan yang tidak lagi
merusak, melainkan memulihkan dan merawat bumi secara berkelanjutan.

Integrasi Nilai Qur’ani dan Agenda SDGs

Keberlanjutan secara umum dipahami sebagai upaya menjaga keseimbangan
antara kebutuhan manusia saat ini dan keberlangsungan generasi masa depan,
melalui keterpaduan antara sistem alam dan sistem sosial. Upaya ini tidak hanya
berfokus pada pemenuhan kebutuhan dasar, tetapi juga mencakup pengentasan
kemiskinan dan perlindungan terhadap sistem penopang kehidupan bumi. Dalam
pandangan ekologis kontemporer, manusia dilihat bukan sebagai penguasa atas
alam, melainkan sebagai bagian yang tak terpisahkan dari tatanan ekosistem.
Gagasan seperti deep ecology menegaskan pentingnya spiritualitas ekologis dan

439



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

tanggung jawab kolektif dalam menjaga harmoni dengan alam(S. Firdaus, 2022, hlm.
125).

Keberlanjutan dalam Islam bersifat menyeluruh, mencakup relasi antara
manusia dan Tuhan, sesama manusia, serta alam. Pendekatan ini tidak hanya
normatif, tetapi juga etis dan spiritual, menjadikan nilai-nilai iman sebagai dasar
dalam mengelola bumi secara berkeadilan dan berkelanjutan. Berbeda dengan
pendekatan sekuler dalam SDGs yang cenderung teknokratis, Islam menekankan
integrasi antara tanggung jawab moral, sosial, dan ekologis. Selain itu, Islam
menghadirkan solusi atas krisis moral dalam pembangunan modern melalui
penegasan nilai-nilai spiritual yang menolak gaya hidup konsumtif dan eksploitasi
alam. Keberlanjutan dalam perspektif Islam bukan sekadar aspek teknis, melainkan
sebuah transformasi budaya hidup berdasarkan tauhid dan akhlak mulia. Integrasi
prinsip-prinsip Islam dalam konsep pembangunan berkelanjutan menjadi landasan
penting dalam membentuk paradigma yang inklusif, adil, dan lestari bagi seluruh
makhluk(S. Firdaus, 2022, hlm. 126).

Nilai-nilai ekologis dalam Al-Qur'an menunjukkan keselarasan prinsipil
dengan Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGs), terutama dalam hal pelestarian
lingkungan dan pemanfaatan sumber daya alam secara bijak. Islam memposisikan
manusia sebagai khalifah (QS. al-Bagarah [2]: 30), yakni pemimpin yang diberi
mandat untuk mengelola dan menjaga bumi (Humaida dkk., 2020, hlm. 147). Tugas
kekhalifahan ini mengandung tanggung jawab etis dan spiritual yang berpijak pada
prinsip amanah serta keharusan menjaga mizan (keseimbangan) dalam kehidupan (S.
Firdaus, 2022, hlm. 127). Pelanggaran terhadap prinsip ini, seperti yang disebut
dalam QS. al-Ram [30]: 41, akan mengakibatkan kerusakan (fasad) di darat dan laut
sebagai akibat dari ulah manusia sendiri. Ayat ini sekaligus menjadi peringatan
bahwa degradasi lingkungan merupakan konsekuensi dari tindakan manusia yang
menyimpang dari nilai ilahiah(Humaida dkk., 2020, hlm. 147).

Dalam konteks kekinian, pesan moral dari ayat-ayat tersebut selaras dengan
agenda SDGs, khususnya SDG 14 (Life Below Water), yang menekankan pentingnya
perlindungan ekosistem laut. Al-Qur’an surah An-Nahl [16]: 14 menekankan bahwa
laut adalah sumber daya yang harus dijaga keberlanjutannya (Humaida dkk., 2020,
hlm. 146). Laut menyediakan berbagai manfaat seperti bahan pangan, sumber
perhiasan, serta jalur pelayaran yang dimanfaatkan manusia. Namun, praktik-
praktik eksploitasi berlebihan seperti penggunaan pukat harimau, pengeboman
ikan, penggunaan zat kimia, dan pembuangan limbah ke laut merupakan bentuk
nyata dari israf (berlebih-lebihan) yang dilarang dalam Islam. Perilaku tersebut
bukan hanya mencederai keseimbangan ekologis, tetapi juga mengingkari nikmat
Allah yang semestinya disyukuri dan dilestarikan.

Dengan demikian, ajaran Islam memberikan kerangka etik yang kuat dalam
membangun kesadaran ekologis. Prinsip-prinsip Qur’ani seperti kekhalifahan,
amanah, larangan fasad, dan anti-israf menjadi dasar normatif dalam mewujudkan

440



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

pembangunan berkelanjutan. Integrasi nilai-nilai tersebut dengan agenda SDGs
merupakan langkah strategis dalam menghadirkan solusi transformatif terhadap
krisis lingkungan global berbasis spiritualitas dan nilai keadaban ekologis.

Integrasi nilai-nilai Islam dengan agenda pembangunan berkelanjutan tidak
hanya merefleksikan kontribusi Islam terhadap solusi global, tetapi juga merupakan
wujud aktualisasi ajaran Al-Qur’an dalam konteks modern. Islam tidak hanya
relevan secara spiritual, tetapi juga memiliki dimensi aplikatif yang mendorong

terciptanya tatanan sosial dan ekologis yang berkeadilan serta berkelanjutan (S.
Firdaus, 2022, him. 133).

Integrasi nilai-nilai Islam dalam pendidikan dan kebijakan lingkungan
menunjukkan potensi besar dalam mendorong lahirnya kebijakan publik yang
berlandaskan prinsip keislaman, khususnya dalam isu keberlanjutan. Pendidikan
Islam, ketika dipadukan dengan ilmu lingkungan, tidak hanya membekali peserta
didik dengan pemahaman ilmiah, tetapi juga memperkuat kesadaran spiritual dan
tanggung jawab ekologis. Pendekatan ini memperkaya kurikulum dengan dimensi
etika dan mendorong perubahan perilaku yang lebih berkelanjutan (Umam &
Mukhtar, 2024, hlm. 1862). Melalui penguatan konsep seperti khalifah dan amanah
dalam kurikulum, lembaga-lembaga Islam dapat memperkuat pendidikan karakter
serta menumbuhkan kesadaran lingkungan sejak dini. Hasilnya, generasi muda
Islam akan lebih siap berpartisipasi aktif dalam agenda pembangunan berkelanjutan,
baik dalam lingkup sosial, pendidikan, maupun kebijakan publik. Integrasi ini
membuktikan bahwa ajaran Islam mampu bersinergi dengan sains untuk

menciptakan transformasi sosial dan ekologis yang lebih inklusif dan berkelanjutan
(F. A. Firdaus, 2024, hlm. 16).

Meskipun SDGs berfungsi sebagai platform universal dalam menjawab
tantangan global, nilai-nilai Qur’ani menghadirkan dimensi transendental yang
memperkaya arah spiritual dan etika pembangunan. Ajaran Islam seperti tauhid,
niat yang ikhlas, dan akhlak mulia memberikan fondasi moral yang tidak secara
eksplisit tercakup dalam kerangka SDGs, namun sangat penting dalam membentuk
orientasi keberlanjutan yang holistik dan berkeadilan.

441



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

KESIMPULAN

Pembahasan mengenai integrasi antara nilai-nilai Qur’ani dan Agenda
Sustainable Development Goals (SDGs) mengungkapkan adanya korelasi yang
signifikan antara prinsip-prinsip ajaran Islam dan upaya global dalam merespons
krisis lingkungan. Islam, sebagai agama yang holistik, memuat kerangka nilai yang
dapat berkontribusi secara konstruktif terhadap pembangunan berkelanjutan yang
dicanangkan oleh komunitas internasional.

Pertama, Al-Qur’an mengandung nilai-nilai ekologis yang menempatkan
manusia sebagai khalifah di bumi, dengan mandat untuk menjaga keseimbangan
alam, memelihara lingkungan, serta menghindari segala bentuk kerusakan (fasid).
Tanggung jawab ekologis ini dijelaskan melalui berbagai ayat yang menegaskan
larangan berlebih-lebihan dalam memanfaatkan sumber daya, pentingnya kelestarian
lingkungan, serta peringatan terhadap dampak destruktif akibat ulah manusia. Al-
Qur’an secara eksplisit mengaitkan keberlanjutan ekologis dengan tanggung jawab
moral dan spiritual manusia terhadap ciptaan Tuhan.

Kedua, krisis lingkungan global yang saat ini dihadapi dunia, sebagaimana
diidentifikasi dalam Agenda SDGs, khususnya pada tujuan-tujuan seperti aksi
terhadap perubahan iklim (SDG 13), konsumsi dan produksi yang bertanggung jawab
(SDG 12), kehidupan dibawah air (SDG 14), serta perlindungan kehidupan daratan
(SDG 15), menandakan pentingnya pendekatan yang integratif dan multidisipliner.
SDGs menawarkan kerangka universal yang bertujuan menciptakan keseimbangan
antara pembangunan ekonomi, perlindungan lingkungan, dan keadilan sosial.

Ketiga, integrasi nilai-nilai Qur'ani dengan Agenda SDGs tidak hanya
memperkuat dimensi etis dari pembangunan berkelanjutan, tetapi juga
menghadirkan perspektif transendental yang khas. Ajaran Islam tidak sekadar
bersifat spiritual, melainkan juga aplikatif dalam merancang kebijakan publik yang
berkeadilan, memperkuat pendidikan karakter dan kesadaran ekologis di institusi
keagamaan, serta mendorong partisipasi aktif umat dalam menjaga kelestarian alam.
Nilai-nilai seperti tauhid, niat yang tulus, dan akhlak mulia, yang merupakan prinsip
dasar dalam Islam, memberikan arah moral dan spiritual yang belum secara eksplisit
dijangkau dalam dokumen-dokumen global seperti SDGs.

Dengan demikian, integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam pelaksanaan SDGs
merupakan langkah strategis yang tidak hanya memperkuat efektivitas program
pembangunan berkelanjutan, tetapi juga menjadikannya lebih bermakna secara
spiritual. Sinergi antara kesadaran ekologis dan nilai-nilai keimanan ini menjadi
jawaban Islam atas krisis lingkungan kontemporer, serta landasan untuk membangun
masa depan yang lebih berkeadilan, berkelanjutan, dan beradab.

442



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

DAFTAR PUSTAKA

Alisjahbana, A. S., & Murniningtyas, E. (2018). Tujuan pembangunan berkelanjutan di

Indonesia: Konsep, target, dan strategi implementasi (Cetakan 1). Unpad Press.
‘Ashar, L. (1984a). Al-Tahrir wa Al-Tanwir (Vol. 1). Dar At-Tunisiyyah.
‘Ashar, L. (1984b). Al-Tahrir wa Al-Tanwir (Vol. 12). Dar At-Tunisiyyah.
‘Ashur, L. (1984c). Al-Tahrir wa al-Tanwir (Vol. 6). Dar At-Tunisiyyah.
‘Ashdr, 1. (1984d). Al-Tahrir wa al-Tanwir (Vol. 18). Dar At-Tunisiyyah.

BAPPENAS. (2020). Rencana Aksi Nasional Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGs).

Kementerian PPN.

Firdaus, F. A. (2024). Membangun Kesadaran Lingkungan Melalui Kurikulum
Pendidikan Islam Kontribusi terhadap SDGs. Jurnal TarbiyahMu, 4, No, 2.

Firdaus, S. (2022). Al-Qur'an dan Pembangunan Lingkungan Berkelanjutan di
Indonesia: Analisis Maqashid Syariah untuk Pencapaian SDGs. Al-Mustashfa: Jurnal
Penelitian Hukum Ekonomi Islam, 07, No. 02.

Gunawan, R. (2023). Nilai-Nilai Ekologis Ayat-Ayat Tentang Kerasukan Lingkungan
(Telaah Tafsir Al-Tahrir wa al-Tanwir Karya Ibn "Asyur). UIN Walisongo Semarang.

Habibi, M., & Nabilah, F. (2024). Krisis Lingkungan Berskala Internasional dalam
Perspektif Figh Ekologi. Multiverse: Open Multidisciplinary Journal, 3, No. 2.

Hamka. (2015a). Tafsir Al-Azhar (Vol. 1). Gema Insani.
Hambka. (2015b). Tafsir Al-Azhar (Vol. 11). Gema Insani.
Hambka. (2015¢). Tafsir Al-Azhar (Vol. 9). Gema Insani.

Humaida, N., Sa’adah, M. A., Huriyah, & Nida, N. H. (2020). Pembangunan
Berkelanjutan Berwawasan Lingkungan Dalam Perspektif Islam. Khazanah: Jurnal

Studi Islam dan Humaniora, 18. https:/ /doi.org/10.18592/khazanah.v18i1.3483

443



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)

KBBI Daring. (2016). [Https:/ /kbbi.kemdikbud.go.id / entri/ krisis].

Marianta, Y. (2011). Akar Kirisis lingkungan Hidup. Studia Philosophica et Theologica,
Vol. 11 No. 2.

Prabowo, Hayu. S., Huda, M., & Trimaya, L. (t.t.). Air, Kebersihan, Sanitasi Dan
Kesehatan Lingkungan Menurut Agama Islam: Vol. Sekolah Pascasarjana Universitas

Nasional (2 ed.).

Pradheksa, P., Hazyimara, K., Haryadi, D., & Samsudin, A. (2023). Environmental
Ethics in the Spiritual Perspective of Hinduism, Buddhism, and Islam: Aligning Roles

and Finding Intersecting Paths. Peradaban Journal Of Religion and Society, 2(2).

Ratnasari, J., & Chodijah, S. (2020). Kerusakan Lingkungan Menurut Sains da Ahmad
Mustofa Al-Maraghi: Studi Tafsir Al-Maraghi pada Surat Al-Rum Ayat 41, Al-Mulk
Ayat 3-4 dan Al-A’raf Ayat 56). Al-Tadabbur : Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 5(1).
https:/ /doi.org/10.30868/at.v5i1.702.3

Shihab, M. Q. (2005a). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 1).

Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2005b). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 5).

Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2005c). Tafsir Al-Misbah :Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 10).

Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (20005). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasial Al-aqur’an (Vol. 13).

Lentera Hati.

Syam, N. F. (2023). Mitigasi Perubahan Iklim Perspektif Al-Qur’an (Kajian Tafsir Tematik
Dengan Corak Ilmu). STAIN Majene.

Umam, N., & Mukhtar, N. (2024). Integrasi Nilai Al-Qur’an dan SDGs dalam Edukasi
Hijau untuk PAUD. Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 8(6).

444



Al- Misykah:
Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir

Vol 6 No 2 (2025)
Winarwan, D., Awang, S. A., Keban, Y. T., & Sumedi, P. (2011). Kebijakan Pengelolaan
Hutan, Kemiskinan Struktural dan Perlawanan Masyarakat. Kawistara, 1(3).

Yusuf, I. (2017). Krisis Lingkungan Di Indonesia (Sebuah Kajian Ecosophy dalam Pandangan
Seyyed Hossein Nasr). UIN Sunan Ampel Surabaya.

Zulkarnain, H., Fitriani, N., Miftahussurur, M., Fianto, B. A., & Wahyudi, 1. (2024).
Handbook of SDGs Series Unair Handbook SDGs Series: Pilar Lingkungan. Universitas
Airlangga (SDGs Center UNAIR).

445



