
 Original Research 
 

EL-FIKR: 
Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam 

 Vol. 6. No. 2, Desember  2025, 96-116 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr 

 

Copyright © 2025 Furqon, Muhammad Arif, et. al 
This work is licensed under  Lisensi Atribusi Creative Commons 

   
 

EPISTEMOLOGI ISLAM DALAM PERSPEKTIF MUHAMMAD ABID AL-JABIRI 
 
Muhammad Arif Furqon1, Siti Lutfi Nur Ulil Baroroh2, Kamidah3 
 

1 Universitas Islam Negeri Salatiga ; arifurqon277@gmail.com  

2 Universitas Islam Negeri Salatiga; sitilutfinurulilb@gmail.com  

3 Universitas Islam Negeri Salatiga; camidah6@gmail.com 

 

DOI: https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145 

Submission: 07-05-2025 Accepted: 15-12-2025 Published: 30-12-2025 

Cite this 
article: 

Fur'qon, Muhammad Arif, Siti Lutfi Nur Ulil Baroroh, and 
Kamidah. “Islamic Epistemology In The Perspective Of 
Muhammad Abid Al - Jabiri”. EL-FIKR: Jurnal Aqidah dan Filsafat 
Islam 6, no. 2 (n.d.): 96–116. Accessed December 21, 
2025. https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/
28145. 

 

Abstract:  

This article aims to examine the influence of Greek philosophy on the development of Islamic 

thought, especially through the works and thoughts of figures such as Al-Kindi, Al-Farabi, Ibn 

Sina, and Ibn Rushd. The method used is a qualitative literature study by examining Greek and 

Islamic philosophical texts and their interactions. The results show that Greek philosophy, 

especially the thoughts of Plato and Aristotle, became an important foundation in the 

development of logic, metaphysics, and ethics in the Islamic tradition. Muslim philosophers did 

not merely translate Greek ideas, but also The development of science or epistemology in the 

world has undergone a very rapid transformation, especially in the West. The main roots of this 

development are based on two important foundations, namely rationalism and empiricism. 

Rationalism emphasizes reason as the main source of knowledge, while empiricism emphasizes 

the importance of sensory experience. In contrast to the West, Islamic civilization, especially in 

the Arab world, has actually experienced a decline in the development of science. This stagnation 

is characterized by the tendency of Muslims to rely on the legacy of the past without any critical 

renewal and reinterpretation of religious texts or the legacy of classical thought. Al-Jabiri offers 

a new epistemological approach through a critical framework called the renewal of Arab-Islamic 

reason. He divides Islamic epistemology into three main structures, namely bayani (text-based), 

burhani (logic and rationality-based), and irfani (intuition-based). According to him, the 

dominance of bayani and irfani reason in the history of Islamic science has hampered the 

development of critical thinking. Therefore, he encourages the use of burhani reason as a means 

http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/
mailto:sitilutfinurulilb@gmail.com
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/28145
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

97 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

of rebuilding scientific civilization in Islam. This study uses a qualitative method with a library 

research approach, namely examining various works and thoughts of al-Jabiri through  

In-depth literature studies, then analyzing them in the context of the development of contemporary 

Islamic thought. The results of the study indicate that al-Jabiri's Islamic epistemology is a 

systematic effort to integrate traditional heritage with modern thinking methods. The three 

epistemological structures, if they run harmoniously, will make religious texts no longer exclusive, 

but open to humanitarian dialogue and justice. Thus, Islamic epistemology is not only about 

understanding texts, but also becomes a path towards the formation of a rational, just, and 

progressive civilization. 

Keywords: Epistemology, M. Abid al-Jabiri, Islamic Thought, Bayani, Burhani, Irfani. 

 

1. PENDAHULUAN 

Epistemologi senantiasa menjadi objek kajian yang menarik dalam dunia filsafat, sebab dari 

sinilah fondasi dasar pengetahuan manusia dibangun dan dipertanggungjawabkan. Perkembangan 

pesat ilmu pengetahuan serta implikasi praktis yang menyertainya, pada dasarnya dapat ditelusuri 

akar-akarnya melalui struktur epistemologis yang mendasarinya. Secara etimologis, istilah 

epistemologi berasal dari gabungan dua kata dalam bahasa Yunani, yakni episteme yang berarti 

pengetahuan, dan logos yang mengacu pada sistematika atau landasan berpikir yang logis.1 

Dalam khazanah pemikiran Islam kontemporer, pendekatan epistemologis ini mendapat 

perhatian khusus dari sejumlah pemikir, salah satunya adalah Muhammad Abid al-Jabiri. Ia 

merupakan seorang filsuf dan sosiolog Arab terkemuka yang dikenal atas kontribusinya dalam 

membangun kembali rasionalitas Arab. Al-Jabiri mencurahkan perhatian intelektualnya pada 

proyek pembaruan pemikiran Arab, dengan tujuan mengejar ketertinggalan dunia Islam dari 

kemajuan Barat modern, khususnya sejak abad ke-19.2 

Gagasan utama al-Jabiri tertuang dalam tawaran rekonstruksi epistemologi yang menurutnya 

lebih relevan dengan konteks keilmuan Islam, sekaligus berbeda dari pendekatan Barat. Kritiknya 

tertuju pada struktur nalar Arab-Islam yang telah membentuk tradisi budaya (turāts), namun 

mengalami stagnasi karena tidak berkembang secara progresif. Dalam pandangannya, budaya 

tidak seharusnya menjadi entitas yang beku, melainkan harus menjadi titik tolak untuk 

membangun kritik terhadap nalar yang sudah mapan. Al-Jabiri menilai bahwa kemunduran 

peradaban Arab disebabkan oleh sikap yang cenderung mempertahankan budaya secara statis dan 

 
1 Figo Prilianto, Rizal Nurzain, dan Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, “RELEVANSI 

EPISTEMOLOGI AL-JABIRI TERHADAP KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI INDONESIA,” 

ACINTYA: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama, vol. 1, 2025. 
2 Zaedun Na’im, “Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri,” TRANSFORMATIF 5, no. 2 (30 Oktober 

2021): 163–76, https://doi.org/10.23971/tf.v5i2.2774. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

98 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

melingkar, alih-alih mendorong pembaruan pemikiran.3 

Dalam konteks keilmuan Islam yang kerap terjebak pada pendekatan tekstualisme tradisional, 

gagasan al-Jabiri menjadi penting untuk direfleksikan kembali. Ia menekankan perlunya 

revitalisasi cara berpikir umat Islam dengan mengedepankan rasionalitas kritis dan pemisahan 

antara warisan budaya yang produktif dan yang justru menghambat kemajuan. Dengan demikian, 

epistemologi tidak hanya menjadi soal teori pengetahuan, tetapi juga menjadi perangkat untuk 

membedah struktur mentalitas umat dan menyusun kembali kerangka berpikir yang konstruktif. 

Lebih dari itu, al-Jabiri berusaha mengintegrasikan epistemologi Islam dalam dialektika antara 

tradisi dan modernitas. Ia menyadari bahwa pembaruan nalar Arab tidak bisa dilakukan hanya 

dengan meniru pola Barat secara mentah, tetapi harus berangkat dari kekayaan intelektual Islam 

sendiri, dengan membangun rasionalitas yang bersumber dari warisan klasik namun 

dikembangkan melalui pendekatan burhani yang ilmiah dan analitis. Inilah yang menjadi kekhasan 

tawaran al-Jabiri: membongkar struktur nalar lama dengan menggunakan alat-alat analisis 

kontemporer, tanpa kehilangan identitas keislaman. Di sinilah letak signifikansi pemikiran 

Muhammad Abid al-Jabiri. Sebagai filsuf Arab kontemporer, al-Jabiri tidak sekadar merefleksikan 

ulang tradisi, tetapi juga melakukan kritik struktural terhadap nalar Arab-Islam. Ia menekankan 

pentingnya membedah struktur episteme turāts (warisan keilmuan klasik) guna membangun 

rasionalitas baru yang berakar dari khazanah Islam, namun teruji secara ilmiah. Gagasannya 

menawarkan sintesis unik antara kritik tradisi dan pengembangan rasionalitas modern, yang 

menjadikan epistemologi bukan sekadar disiplin filsafat, melainkan juga instrumen pembebasan 

dan transformasi sosial. 

Dari latar belakang tersebut, muncul pertanyaan kunci yang menjadi fokus tulisan ini: 

Bagaimana model epistemologi Islam yang ditawarkan oleh Muhammad Abid al-Jabiri mampu 

merespons krisis nalar dalam pemikiran Islam kontemporer? Rumusan masalah ini berangkat dari 

asumsi awal bahwa stagnasi pemikiran Islam tidak hanya bersumber dari eksternalitas (dominasi 

Barat), tetapi juga dari struktur internal cara berpikir umat yang belum mengalami pembaruan 

mendasar. Dengan mengkaji model epistemologi bayani, ‘irfani, dan burhani yang dirumuskan al-

Jabiri, tulisan ini berupaya mengisi kekosongan (gap) dalam kajian epistemologi Islam yang 

selama ini belum secara serius mendudukkan epistemologi sebagai proyek kritis-transformatif. 

Secara konseptual, tulisan ini bertolak dari hipotesis bahwa epistemologi Islam bila 

dikembangkan dengan pendekatan rasional-kritis seperti yang ditawarkan al-Jabiri dapat menjadi 

fondasi baru dalam merumuskan keilmuan Islam yang progresif dan kontekstual. Melalui telaah 

terhadap model berpikir al-Jabiri, tulisan ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam 

wacana rekonstruksi nalar Islam, serta memperluas horizon keilmuan yang mampu menjawab 

tantangan zaman tanpa tercerabut dari akar tradisinya. 

Sebagai tawaran solutif, al-Jabiri mengajukan model epistemologi Islam yang terdiri atas tiga 

pendekatan utama, yaitu bayani (tekstual), ‘irfani (intuitif), dan burhāni (rasional). Masing-masing 

 
3 Na’im. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

99 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

pendekatan mencerminkan cara berpikir dan basis otoritas pengetahuan yang berbeda, namun 

saling terkait dalam kerangka besar pemikiran Islam. 

Pada Pembahasan kali ini bertujuan untuk menelaah secara mendalam pola epistemologi yang 

dikembangkan oleh Muhammad Abid al-Jabiri. Oleh karena itu, penulis mengangkat tema 

“Epistemologi Islam dalam Perspektif Muhammad Abid al-Jabiri” sebagai fokus kajian, dengan 

harapan dapat memberikan kontribusi dalam memperluas pemahaman terhadap bangunan 

pemikiran Islam kontemporer, khususnya dalam dimensi epistemologis. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, dengan orientasi utama pada eksplorasi dan 

pendeskripsian fenomena secara mendalam, holistik, dan kontekstual. Penulis berusaha 

memahami secara menyeluruh suatu objek kajian yang kompleks, melalui penelusuran makna, 

pemaknaan, serta penjabaran yang bersifat interpretatif. Fokus penelitian diarahkan pada aspek-

aspek yang menyangkut elemen pemikiran tokoh, konstruksi intelektual, dan institusi keilmuan 

yang melatarbelakangi lahirnya sebuah gagasan epistemologis dalam konteks pemikiran Islam 

kontemporer.4 

Pendekatan yang digunakan adalah Studi Pustaka (Library Research). Melalui pendekatan ini, 

penulis tidak terjun langsung ke lapangan, melainkan menggali sumber-sumber tertulis sebagai 

bahan utama analisis. Studi pustaka dilakukan dengan menghimpun, mengkaji, serta menganalisis 

berbagai referensi yang berkaitan. Mencakup karya-karya primer seperti buku-buku yang ditulis 

langsung oleh al-Jabiri, maupun karya sekunder berupa jurnal ilmiah, artikel akademik, serta 

publikasi lain yang relevan.5 Metode penelitian ini juga bersifat deskriptif-analitis, artinya data 

yang diperoleh dari sumber tertulis akan dideskripsikan secara sistematis, lalu dianalisis untuk 

memahami struktur, substansi, dan logika pemikiran al-Jabiri dalam merumuskan konsep 

epistemologi Islam.6 Melalui pendekatan ini, diharapkan hasil penelitian mampu memberikan 

kontribusi konseptual dalam pengembangan wacana epistemologi Islam, khususnya dalam 

menggali pemikiran al-Jabiri yang dikenal tajam dalam membedah struktur nalar Arab-Islam. 

  

 
4 Lathifah Hanim dkk., “Metode Penelitian Pendidikan (Teori dan Aplikasi Penelitian di Bidang Pendidikan) PT. 

MIFANDI MANDIRI DIGITAL,” t.t. 
5 Na’im, “Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri.” 
6 Na’im. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

100 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

 

1. HASIL PENELITIAN 

2.1 Pemikiran Muhammad Abid Al-Jabari  

Muhammad Abid Al-Jabiri dalam karya triloginya—Nahnu wa al-Turats, Takwin al-‘Aql al-

‘Arabi, dan Binyat al-‘Aql al-‘Arabi—membangun kritik tajam terhadap stagnasi intelektual yang 

melanda dunia Arab.7 Gagasan-gagasan tersebut lahir dari kegelisahan mendalam akan kondisi 

sosial-intelektual masyarakat Arab modern, terutama setelah ia mengkaji diskursus kebangkitan 

Arab selama satu abad terakhir.8 Ia menyadari bahwa kesadaran akan perlunya kebangkitan dalam 

dunia Arab umumnya tidak bersumber dari realitas objektif atau pemahaman mendalam terhadap 

dinamika sejarahnya sendiri, melainkan lebih banyak dipicu oleh perasaan inferioritas terhadap 

kemajuan peradaban Barat.9 

Al-Jabiri mengamati bahwa perbedaan mencolok antara keterbelakangan Arab dan kemajuan 

Barat sering kali direspons secara emosional dan simbolik, bukan dengan membangun landasan 

berpikir rasional dan sistematis. Akibatnya, proyek kebangkitan Arab tidak kunjung menghasilkan 

transformasi substansial, baik dalam dimensi masyarakat ideal (utopis) yang proporsional, maupun 

dalam pencapaian rasional-ilmiah yang konkret. Kebangkitan tersebut masih berkutat pada 

simbolisme masa lalu dan tidak mampu membangun fondasi baru yang progresif dan 

kontekstual.10 Dari titik inilah, al-Jabiri menyusun kerangka kritik terhadap warisan intelektual 

klasik dan bagaimana warisan tersebut ditarik ke masa kini tanpa filter rasional yang memadai. 

Muhammad Abid al-Jabiri menyoroti bahwa ketimpangan antara kemajuan peradaban Barat 

dan keterbelakangan dunia Arab tidak hanya bersifat material, tetapi berakar pada perbedaan 

dalam struktur nalar dan cara berpikir. Menurutnya, respons yang muncul dari kalangan intelektual 

Arab terhadap tantangan modernitas cenderung bersifat simbolik dan retoris, bukan berupa 

penyusunan ulang perangkat rasional yang sistematis dan fungsional. Hal ini menyebabkan 

berbagai proyek kebangkitan Arab baik yang bercorak ideologis, religius, maupun nasionalis gagal 

melahirkan transformasi mendasar dalam kehidupan sosial dan keilmuan. Warisan intelektual 

klasik sering kali diadopsi kembali tanpa evaluasi kritis, sehingga reproduksi tradisi berlangsung 

secara ahistoris dan tidak adaptif terhadap konteks kekinian. 

Dalam kerangka itulah, al-Jabiri menawarkan kritik terhadap struktur nalar Arab-Islam (al-‘aql 

al-‘Arabī) yang ia nilai telah terjebak dalam pola berpikir bayani dan ‘irfani tanpa keseimbangan 

 
7 Nurfitriani Hayati, “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM ‘ABED AL-JABIRI DAN IMPLIKASINYA BAGI 

PEMIKIRAN KEISLAMAN,” Islam Realitas: Journal of Islamic & Social Studies 3, no. 1 (15 Juli 2017): 65, 

https://doi.org/10.30983/islam_realitas.v3i1.211. 
8 Prilianto, Nurzain, dan Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, “RELEVANSI EPISTEMOLOGI AL-JABIRI 

TERHADAP KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI INDONESIA.” 
9 Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani Muhammad Abed Al-Jabiri AHMAD HASAN RIDWAN FSH, dan Uin 

Sunan Gunung Djati Bandung, “Kritik Nalar Arab: Eksposisi,” 2016, https://doi.org/10.18196/AIIJIS.2016.0062.187-

221. 
10 Anwar Sanusi dan M Ag, “SEJARAH PEMIKIRAN MUSLIM KONTEMPORER,” t.t. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

101 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

dengan pendekatan burhani yang rasional dan analitis. Ia berpendapat bahwa pembaruan 

pemikiran tidak dapat dilakukan sekadar dengan mengulang narasi kejayaan masa lalu, melainkan 

melalui dekonstruksi terhadap cara berpikir yang membentuknya. Dengan membedah fondasi 

epistemologis dari warisan keilmuan klasik, al-Jabiri menegaskan perlunya membangun kembali 

rasionalitas Arab secara historis dan ilmiah, agar dapat berperan dalam membentuk peradaban 

yang relevan dengan tuntutan zaman. 

2.1.1 Turats dan Modernitas  

Salah satu fokus utama dalam pemikiran al-Jabiri adalah bagaimana umat Islam, khususnya 

dunia Arab, memperlakukan turats atau warisan intelektual masa lalu. Dalam pandangan al-

Jabiri, turats adalah sesuatu yang tidak semata-mata perlu dilestarikan secara buta, melainkan 

perlu dikaji secara kritis. Ia menekankan bahwa istilah "turats" (tradisi) yang digunakan pada 

masa kini tidak dikenal dalam terminologi Arab klasik sebagaimana dalam Al-Qur’an, yang 

hanya merujuk pada peninggalan orang-orang terdahulu dalam arti literal. Maka dari itu, 

menurut al-Jabiri, tradisi adalah hasil konstruksi budaya masa lalu, baik yang berasal dari 

peradaban sendiri maupun dari luar, dan selalu berada dalam kerangka ruang dan waktu 

tertentu.11 

Dengan demikian, menurut Muhammad Abid al-Jabiri, turāts (warisan intelektual klasik 

Islam) tidak dapat diperlakukan sebagai entitas yang absolut dan final. Ia merupakan produk 

sejarah yang lahir dari konteks sosial, politik, dan budaya tertentu, sehingga tidak semestinya 

dijadikan tolok ukur tunggal dalam menentukan arah masa depan umat Islam. Al-Jabiri 

menolak pendekatan taqdis (sakralisasi) terhadap tradisi yang berlangsung tanpa kritik. Dalam 

pandangannya, sikap glorifikasi terhadap masa lalu secara ahistoris justru menghambat umat 

Islam untuk melakukan transformasi pemikiran yang diperlukan dalam menghadapi tantangan 

zaman modern. Oleh karena itu, turāts harus ditinjau ulang melalui instrumen rasionalitas, 

dengan memilah bagian yang masih produktif dan mendorong rekonstruksi terhadap bagian 

yang tidak lagi relevan secara epistemologis maupun historis.12 

Kerangka berpikir rasional yang dimaksud al-Jabiri terumus dalam apa yang ia sebut 

sebagai al-‘aql al-burhāni (nalar demonstratif), yang berakar pada tradisi filsafat dan logika 

dalam Islam, khususnya yang berkembang melalui pemikiran Ibn Rushd. Pendekatan ini 

menekankan pentingnya deduksi logis, argumentasi ilmiah, serta keterbukaan terhadap data 

empiris sebagai fondasi penyusunan pengetahuan. Al-Jabiri berupaya membangun model 

rasionalitas Arab yang tidak bergantung pada pendekatan bayānī (tekstual) semata—yang kerap 

kaku dan formalistik—atau ‘irfānī (intuitif) yang cenderung subjektif, melainkan pada 

pendekatan burhāni yang analitis, objektif, dan sistematis. Rasionalitas dalam kerangka 

burhāni bersifat dinamis karena terus dikembangkan berdasarkan interaksi antara akal, realitas, 

 
11 Pendidikan Islam dkk., “PENDIDIKAN ISLAM PRESFEKTIF FILSAFAT ALJABIRI,” Jurnal Pendidikan dan 

Keagamaan, vol. 10, 2022. 
12 Islam dkk. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

102 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

dan tradisi—tidak berhenti pada otoritas teks atau pengalaman spiritual semata.13 

Dalam sintesis pemikirannya, al-Jabiri tidak menolak modernitas secara mutlak. Ia justru 

mengakui bahwa modernitas Eropa berhasil membangun sistem keilmuan yang rasional dan 

terstruktur. Namun, ia juga menilai bahwa modernitas tersebut memiliki keterbatasan dalam 

memahami konteks historis dan kultural masyarakat Arab. Oleh sebab itu, menurut al-Jabiri, 

modernitas tidak bisa hanya diimpor atau ditiru, melainkan harus dikontekstualisasikan melalui 

pembacaan kritis terhadap tradisi lokal. Dalam hal ini, al-Jabiri mendorong dilakukannya 

rekonstruksi epistemologis yang berpijak pada kekayaan intelektual Islam klasik, namun 

dikembangkan dengan perangkat analisis modern guna melahirkan nalar baru yang otonom, 

rasional, dan kontributif bagi masa depan peradaban Islam. 

Bagi al-Jabiri, inti dari modernitas adalah kemampuan untuk membebaskan diri dari 

keterjebakan dalam pemahaman tradisional yang bersifat repetitif dan ahistoris. Ia menolak 

dikotomi yang mempertentangkan antara tradisi dan modernitas secara kaku. Sebaliknya, 

modernitas harus menjadi medium yang memungkinkan lahirnya visi baru terhadap warisan 

budaya, sebuah pendekatan yang tidak menolak masa lalu, namun melakukan rekontekstualisasi 

dengan cara yang kritis dan produktif. Dengan demikian, modernitas tidak berarti memutuskan 

hubungan dengan sejarah, melainkan melakukan pembacaan ulang terhadapnya agar lebih 

relevan dengan dinamika zaman.14 

Lebih lanjut, al-Jabiri menekankan bahwa modernitas harus dipahami sebagai kebutuhan 

epistemologis yang mendesak bagi kaum intelektual Arab. Seorang intelektual tidak hanya 

dituntut memahami realitas kebudayaan masa kini, tetapi juga ditantang untuk membangun 

perspektif baru terhadap tradisi melalui kerangka rasional modern. Di sinilah modernitas 

dipahami sebagai gerakan pembaruan, yaitu upaya menghidupkan kembali mentalitas kritis, 

nilai-nilai berpikir logis, serta etos keilmuan yang mampu merespons kompleksitas zaman. 

Dalam pandangan al-Jabiri, pembaruan kebudayaan Arab hanya mungkin terwujud jika 

didasarkan pada pemahaman modern yang mampu menstrukturkan ulang relasi antara masa 

lalu dan masa kini secara fungsional dan visioner.15 

2.1.2 Akal Arab dan Titik Awal Epistemologisnya 

Dalam karya triloginya—Naqd al-‘Aql al-‘Arabī, Bunyat al-‘Aql al-‘Arabī, dan 

Takwin al-‘Aql al-‘Arabī Muhammad Abid al-Jabiri merumuskan konsep ‘Aql al-‘Arabī 

(akal Arab) sebagai struktur epistemologis yang terbentuk melalui proses historis, sosial, 

dan budaya masyarakat Arab-Islam. Konsep ini tidak sekadar mengacu pada rasionalitas 

dalam arti universal, melainkan pada konfigurasi khusus dari pola pikir, nilai, serta metode 

penalaran yang secara kolektif dikembangkan oleh peradaban Arab. ‘Aql al-‘Arabī 

 
13 Hayati, “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM ‘ABED AL-JABIRI DAN IMPLIKASINYA BAGI 

PEMIKIRAN KEISLAMAN.” 
14 Ibid. Hlm.4 
15 Islam dkk., “PENDIDIKAN ISLAM PRESFEKTIF FILSAFAT ALJABIRI.” 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

103 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

merupakan hasil konstruksi historis yang dibentuk oleh interaksi antara teks-teks agama, 

otoritas politik, lembaga pendidikan, dan pengalaman sosial umat Islam sejak periode 

klasik.16 

Al-Jabiri menekankan bahwa struktur nalar ini bukanlah sesuatu yang bersifat tetap dan 

universal, melainkan memiliki karakter partikular yang dibentuk oleh konteks zamannya. 

Oleh karena itu, untuk memahami dinamika pemikiran Arab-Islam, diperlukan analisis 

terhadap perangkat epistemologis yang membentuknya, seperti sistem otoritas 

pengetahuan, metode interpretasi teks, dan basis legitimasi intelektual. Dalam pandangan 

al-Jabiri, kritik terhadap ‘aql al-‘Arabī bukan berarti menolak tradisi, tetapi bertujuan 

membuka ruang bagi pembaruan rasionalitas yang lebih relevan dengan tantangan 

modernitas. Kerangka inilah yang mendasari proyek dekontruksi dan rekonstruksi nalar 

Arab yang ia gagas dalam rangka menciptakan pemikiran Islam yang lebih kritis, otonom, 

dan kontekstual. Dalam pandangan al-Jabiri, akal ini berfungsi sebagai landasan epistemik 

yang menentukan bagaimana pengetahuan diproduksi, diolah, dan dipahami oleh 

masyarakat Arab.17 

Al-Jabiri membedakan dua jenis akal untuk menegaskan dimensi epistemologis 

tersebut. Pertama adalah ‘Aql al-Mukawwin, yaitu akal kodrati yang melekat pada semua 

manusia sebagai makhluk rasional. Akal jenis ini bersifat universal dan menjadi dasar 

perbedaan manusia dari makhluk lainnya. Kedua adalah ‘Aql al-Mukawwan, yang 

merujuk pada akal yang terbentuk oleh kondisi sosial, budaya, dan historis tempat 

seseorang tumbuh dan berkembang. Dalam konteks ini, ‘Aql al-Mukawwan adalah akal 

yang dikondisikan oleh lingkungan peradaban Arab, dan inilah yang disebut al-Jabiri 

sebagai Akal Arab. Akal ini tidak bersifat netral, melainkan telah dibentuk oleh struktur 

epistemologis tertentu yang memengaruhi cara berpikir kolektif masyarakat Arab dalam 

memahami realitas.18 

Yang menarik, al-Jabiri memulai analisisnya bukan dari masa pra-Islam atau 

bahkan awal Islam, tetapi dari fase kodifikasi ilmu pengetahuan (‘Asr al-Tadwīn), yaitu 

masa ketika sistem keilmuan mulai diinstitusionalisasi dan ditulis secara sistematis. Ia 

berpandangan bahwa justru pada masa inilah struktur akal Arab dibentuk secara intensif 

dan mendalam. Dominasi wacana-wacana ilmiah saat masa kodifikasi ini, menurutnya, 

telah menjadi fondasi yang sangat berpengaruh dalam membentuk orientasi pemikiran 

Arab di era selanjutnya.19 Konsekuensinya, cara berpikir masyarakat Arab kontemporer 

masih banyak dipengaruhi oleh pola nalar yang dibakukan pada masa tersebut. Maka, 

untuk memahami dinamika intelektual Arab secara mendalam, al-Jabiri menekankan 

 
16 Na’im, “Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri.” 
17 Yandi Hafizallah, “Citation: Yandi Hafizallah,” Jurnal Dakwah dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, vol. 10, 

2019. 
18 Hafizallah. 
19 Hafizallah. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

104 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

pentingnya menggali akar struktur epistemologis yang muncul sejak masa kodifikasi ini 

sebagai titik awal kritik terhadap nalar Arab itu sendiri. 

2.2. Epistemologi Islam Menurut M. Abid Al – Jabiri  

Epistemologi, dalam kedudukannya sebagai cabang filsafat, merupakan disiplin yang 

berupaya menjawab pertanyaan fundamental tentang sumber, batas, dan validitas 

pengetahuan. Ia tidak sekadar mengumpulkan pengetahuan, tetapi juga menimbang dan 

mengevaluasi nilai kognitif yang terkandung dalam pengalaman manusia—baik dalam 

dimensi individual, sosial, maupun kosmik.20 Oleh karena itu, epistemologi bersifat kritis, 

evaluatif, dan normatif: ia tidak hanya mendeskripsikan bagaimana pengetahuan diperoleh, 

tetapi juga mempertanyakan dasar-dasar logis dan legitimasi dari pengetahuan itu sendiri. 

Dalam kerangka epistemologi Islam, Muhammad Abid al-Jabiri tampil dengan pendekatan 

khas yang mencoba mengurai struktur nalar Arab secara historis dan sistematis. Menurutnya, 

epistemologi Islam tidak bersifat tunggal, melainkan terbagi dalam tiga sistem nalar utama 

yang berkembang dalam tradisi keilmuan Arab-Islam sejak masa kodifikasi: Bayani, Irfani, 

dan Burhani. Klasifikasi ini tidak hanya bersifat deskriptif terhadap metode berpikir yang 

berkembang dalam peradaban Islam, tetapi juga menjadi instrumen kritik terhadap cara 

berfikir yang telah mapan namun stagnan.21 Jabiri menggunakan ketiga sistem epistemologis 

ini sebagai pisau analisis untuk menilai kekuatan dan kelemahan masing-masing dalam 

menjawab tantangan modernitas serta membangun nalar rasional yang emansipatoris dalam 

dunia Islam. 

 

2.2.1 Epistemologi Burhani 

Dalam khazanah kosa kata Arab, istilah al-Burhān menurut Ibn Manzhur dalam 

Lisān al-‘Arab bermakna argumen yang tegas, kuat, dan tak terbantahkan.22 Secara 

terminologis dalam ilmu logika (manṭiq), al-Burhān mengacu pada proses penalaran 

deduktif yang menetapkan kebenaran antar posisi melalui hubungan logis, sehingga 

menghasilkan kesimpulan yang bersifat pasti (qat‘i). Epistemologi Burhani menurut 

al-Jabiri merupakan sistem pengetahuan yang berpijak pada kemampuan rasional 

manusia, mencakup akal, logika, pengalaman, serta panca indera, sebagai sarana 

utama untuk memperoleh kebenaran objektif dan ilmiah. Epistemologi ini menjadi 

bentuk pengetahuan yang paling rasional dalam khazanah keilmuan Islam klasik, 

karena tidak bersandar pada otoritas teks (wahyu) maupun intuisi mistik, melainkan 

pada argumentasi logis yang sistematis.23 

 
20 Na’im, “Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri.” 
21 Na’im. 
22 Hayati, “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM ‘ABED AL-JABIRI DAN IMPLIKASINYA BAGI 

PEMIKIRAN KEISLAMAN.” 
23 Bayani, dan Burhani Muhammad Abed Al-Jabiri AHMAD HASAN RIDWAN FSH, dan Sunan Gunung Djati 

Bandung, “Kritik Nalar Arab: Eksposisi.” 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

105 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

Al-Jabiri menjelaskan bahwa pengetahuan dalam epistemologi Burhani diperoleh 

melalui dua tahap utama, yaitu tasawwur dan tasdiq. Tasawwur adalah proses 

pembentukan konsep berdasarkan data empiris yang masuk melalui indera. Konsep-

konsep tersebut dikategorisasikan dan diolah secara rasional dalam pikiran. Setelah 

itu, tasdiq dilakukan sebagai tahap verifikasi atau pembuktian terhadap konsep yang 

telah dibentuk, melalui proposisi logis dan hubungan premis-premis yang 

menghasilkan kesimpulan. Dengan demikian, epistemologi Burhani sangat 

bergantung pada metode silogistik atau yang dalam bahasa Arab dikenal dengan qiyās. 

Silogisme adalah argumen logis yang terdiri dari dua premis yang saling terkait dan 

menghasilkan sebuah kesimpulan yang logis pula.24 

Pertama yaitu tahap pengertian (ma’qulat). Tahap ini adalah tahap proses abstraksi 

atas objek-objek eksternal yang masuk ke dalam pikiran dengan merujuk pada sepuluh 

kategori yang diberikan Aristoteles. Kemudian yang kedua merupakan tahap 

pernyataan (ibarat). Yaitu tahap pembentukan kalimat atau proposisi atas pengertian 

yang ada. Dan yang ketiga ialah tahap penalaran. Pada tahap ini, proses pengambilan 

keputusan berdasarkan hubungan di antara premis-premis yang ada lalu terjadilah 

silogisme. Menurut Al-Jabiri, dalam penarikan kesimpulan dengan silogisme harus 

memenuhi beberapa syarat yaitu, mengetahui latar belakang dari penyusun premis, 

adanya konsistensi logis antara alasan dan kesimpulan serta kesimpulan yang diambil 

harus bersifat pasti dan benar. 

Al-Jabiri merinci bahwa proses berpikir Burhani melibatkan tiga tahapan. Pertama, 

tahap pengertian (ma‘qūlāt), yaitu proses abstraksi dari objek-objek eksternal ke dalam 

pikiran manusia, dengan merujuk pada sepuluh kategori Aristotelian seperti substansi, 

kualitas, relasi, tempat, dan waktu. Kedua, tahap pernyataan (ibārah), yaitu 

pembentukan proposisi atau kalimat dari konsep yang telah diperoleh. Ketiga, tahap 

penalaran (burhān), yaitu proses menarik kesimpulan berdasarkan hubungan logis 

antar premis melalui silogisme. Agar kesimpulan tersebut valid, menurut al-Jabiri 

harus dipenuhi beberapa syarat, yaitu mengetahui latar belakang penyusun premis, 

menjaga konsistensi logis antara premis dan kesimpulan, serta memastikan bahwa 

kesimpulan bersifat pasti dan benar.25 

Dengan demikian, epistemologi Burhani adalah metode berpikir rasional yang 

berakar pada logika klasik tetapi relevan untuk membangun fondasi intelektual Islam 

modern. Bagi al-Jabiri, pendekatan ini penting untuk melepaskan dunia Islam dari 

 
24 Bayani, dan Burhani Muhammad Abed Al-Jabiri AHMAD HASAN RIDWAN FSH, dan Sunan Gunung Djati 

Bandung, “Kritik Nalar Arab: Eksposisi.” 
25 Bayani, dan Burhani Muhammad Abed Al-Jabiri AHMAD HASAN RIDWAN FSH, dan Sunan Gunung Djati 

Bandung. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

106 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

dominasi metode berpikir lama yang dogmatis dan membuka jalan bagi kebangkitan 

ilmiah serta reformasi intelektual dalam kerangka peradaban Arab-Islam.26 

Epistemologi Burhani memiliki sumber utama berupa realitas konkret (al-wāqi‘), 

yang mencakup alam fisik, sosial, maupun kemanusiaan. Pengetahuan diperoleh 

melalui al-‘ilm al-ḥuṣūlī, yakni pemahaman hasil representasi intelektual terhadap 

kenyataan eksternal yang ditangkap oleh akal. Dalam proses epistemologisnya, 

pendekatan Burhani berlandaskan pada metode abstraksi. Abstraksi ini dilengkapi 

dengan pendekatan investigatif (baḥṡiyyah), analisis dan sintesis (taḥlīliyyah-

tarkībiyyah), serta uji kritis rasional (naqdiyyah) yang dikenal sebagai al-muḥkamah 

al-‘aqliyyah. 

Karakter epistemologi ini bersifat filosofis dan saintifik, karena menyandarkan 

pada struktur berpikir logis dan rasional dalam memandang realitas. Dalam 

membentuk bangunan pengetahuan, kerangka teorinya mengacu pada proses 

konseptualisasi (taṣawwur) dan pembenaran (taṣdīq), serta mengandalkan premis-

premis logika (al-manṭiq). Proses utama berpikir dilakukan dengan silogisme, yaitu 

menghubungkan dua premis untuk menghasilkan satu kesimpulan. Kerangka ini juga 

menggunakan struktur logis seperti universal (kullī), parsial (juz’ī), substansi (jauhar), 

dan aksiden (‘araḍ). 

Akal memegang peranan sentral dalam epistemologi Burhani, berfungsi secara 

heuristik, analitis, dan kritis. Akal juga digunakan untuk memahami hubungan 

kausalitas antara sebab dan akibat (idrāk al-sabab wa al-musabbab). Jenis argumen 

yang digunakan bersifat demonstratif, mencakup fungsi eksploratif, verifikatif, dan 

eksplanatif. Untuk menentukan validitas suatu pengetahuan, digunakan tiga tolok 

ukur, yaitu: korespondensi (kesesuaian antara akal dan alam), koherensi (konsistensi 

logis), dan pendekatan pragmatis (kemanfaatan praktis dari pengetahuan tersebut). 

Prinsip dasar epistemologi ini meliputi kemampuan memahami sebab-musabab 

(idrāk al-asbāb), pentingnya kepastian dalam kesimpulan (al-ḥatmiyyah), dan prinsip 

kesesuaian antara struktur akal dengan keteraturan alam semesta (al-muṭābaqah baina 

al-‘aql wa al-naẓm al-ṭabī‘ah). Epistemologi ini didukung oleh kelompok falāsifah 

(para filosof muslim) dan para ilmuwan dari berbagai disiplin ilmu, baik dalam bidang 

alam, sosial, maupun humaniora. Relasi antara subjek (manusia) dan objek (realitas) 

bersifat objektif, dengan penekanan pada rasionalisme objektif, yaitu adanya 

pemisahan yang jelas antara subjek pengamat dan objek yang diamati, guna menjaga 

netralitas dalam penalaran. 

 

2.2.2 Epistemologi Bayani 

 
26 “Khairul Mujahidi,” t.t. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

107 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

Epistemologi Bayani merupakan suatu pola pikir yang bersumber dari teks-teks 

keagamaan seperti nash, serta produk intelektual Islam berupa ijma’, ijtihad, dan 

disiplin ilmu kebahasaan Arab. Al-Jabiri melihat bahwa sistem epistemologi ini 

bersifat tekstualistik dan dibangun atas dua prinsip utama, yakni al-infishāl 

(diskontinuitas atau keterpisahan) dan at-tajwīz (kontingensi atau kemungkinan). 

Prinsip keterpisahan mengisyaratkan bahwa teks dan makna bersifat terputus dari 

konteks di luar dirinya, sedangkan prinsip kontingensi menunjukkan adanya berbagai 

kemungkinan makna dalam teks yang dapat dikembangkan oleh akal, selama tetap 

dalam batasan-batasan syariat.27 

Dalam pendekatannya, sistem Bayani secara filosofis menempatkan teks suci yakni 

wahyu sebagai sumber kebenaran yang absolut. Dalam struktur ini, akal tidak 

memegang otoritas utama, melainkan hanya berfungsi sebagai alat bantu untuk 

menafsirkan, memahami, dan mempertahankan isi teks tersebut. Oleh karena itu, akal 

dalam sistem Bayani bersifat subordinatif terhadap teks. Fokus utama epistemologi ini 

terletak pada nizām al-kitāb (sistem kitab), yang diposisikan lebih tinggi dibandingkan 

nizām al-‘aql (sistem akal), sehingga proses berpikir tidak diarahkan untuk 

menciptakan sistem baru, melainkan untuk merujuk dan merujuk kembali pada 

wahyu.28 

Al-Jabiri sendiri memberikan kritik tajam terhadap sistem ini. Ia menilai bahwa 

dominasi teks secara absolut dalam sistem Bayani berdampak pada pemiskinan nalar 

dan pengetahuan. Lebih jauh lagi, ia menilai pendekatan ini bisa menjadi batil secara 

syariat maupun akal apabila menyamakan antara ilmu wahyu dan ilmu insani. 

Akibatnya, sifat rubūbiyyah (ketuhanan) dan kekhasan transendental dari ilmu-ilmu 

Islam dapat hilang, dan wahyu justru didegradasi menjadi sekadar wacana linguistik 

belaka.29 

No. Aspek Penjelasan 

1 Sumber Pengetahuan 

a. Berasal dari teks wahyu (nash) dan 

otoritas tradisi Islam seperti khabar serta 

ijma’ 

b. Bersifat tauqīfī, yakni hanya dapat 

dijelaskan dan dipahami berdasarkan 

teks yang telah ditetapkan. 

2 Metode (Prosedur) 

a. Berbasis ijtihad, yang mencakup proses 

istinbāṭ (penggalian hukum), istidlāl, dan 

qiyās. 

 
27 Sanusi dan Ag, “SEJARAH PEMIKIRAN MUSLIM KONTEMPORER.” 
28 Sanusi dan Ag. 
29 Na’im, “Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri.” 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

108 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

b. Penggunaan analogi qiyās al-ghaib ‘alā 

al-syahīd, membandingkan hal gaib 

dengan yang tampak. 

3 Epistemologi 

a. Bertumpu pada bahasa (lughawiyyah) 

sebagai pendekatan dasar memahami 

teks. 

b. Pengertian diturunkan dari makna-

makna bahasa Arab klasik. 

4 Kerangka Teori 

a. Didasarkan pada relasi al-aṣl wa al-far’u 

(pokok dan cabang), menggunakan 

metode deduksi dari teks. 

b. Penafsiran berdasarkan makna lafadz: 

‘ām, khāṣ, mujmal, muḥkam, dan 

lainnya dalam ilmu tafsir. 

5 Fungsi dan Peran Akal 

a. Akal berperan sebagai pengendali hawa 

nafsu. 

b. Lebih bersifat justifikatif daripada 

kreatif; berperan dalam mempertahankan 

dan mengulang pemahaman yang telah 

mapan (taqlīd).c. Disebut ‘aql dīnī. 

6 Tipe Argumen 

a. Menggunakan pendekatan dialektik 

(jadāliyyah) yang bernuansa apologetik 

dan polemik. 

b. Cenderung mempertahankan argumen 

dengan basis otoritas teks. 

7 
Ukuran Kebenaran 

Ilmu 

a. Validitas diukur melalui kesesuaian 

antara isi teks dengan realitas atau 

praktik. 

b. Tidak bersifat empiris atau logis murni. 

8 Prinsip-Prinsip Dasar 

a. Infiṣāl (pemisahan konsep); berpikir 

fragmentatif. 

b. Tajwīz (penerimaan kemungkinan tanpa 

kausalitas).c. Muqārabah (analog 

deduktif berbasis teks). 

9 Tokoh dan Pendukung 

a. Para teolog (mutakallimūn), ahli fikih 

(fuqahā’ dan uṣūliyyūn), serta pakar 

bahasa (nahwu dan balāghah). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

109 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

10 
Relasi Subjek dan 

Objek 

a. Hubungan bersifat subjektif; teks 

mendominasi subjek pembaca, sehingga 

pembaca hanya menafsirkan dalam 

batasan otoritas teks. 

 

2.2.3 Epistemologi Irfani 

Sifat dasar dari nalar Arab adalah rasional, namun rasionalitas ini tidak bersifat 

absolut. Ia dibatasi oleh tiga prinsip utama: ma‘rifatullah, tauhid, dan konsep 

kenabian. Ma‘rifatullah merupakan bentuk pengenalan terhadap Tuhan yang 

diperoleh melalui perenungan terhadap alam semesta dan keteraturannya. Tatanan 

kosmos dianggap sebagai isyarat atas eksistensi sesuatu yang transenden. Tauhid di 

sini dimaknai sebagai pernyataan mutlak tentang keesaan Allah sebagai pencipta dan 

pengatur jagat raya. Sementara itu, konsep kenabian menyatakan bahwa hubungan 

langsung dengan Tuhan dan kebenaran ilahiyah bukanlah sesuatu yang dapat 

dijangkau oleh setiap manusia, melainkan hanya terbatas pada para nabi dan rasul. 

Penutup dari rangkaian kenabian ini adalah Nabi Muhammad Saw., yang sekaligus 

menjadi batas akhir wahyu dan syariat.30 

Dalam lanskap intelektual Islam, khususnya dalam khazanah epistemologi, terdapat 

cabang pengetahuan yang dikenal sebagai ‘irfānī. Istilah ini berakar dari kata ‘arafa 

yang berarti mengetahui atau memahami. ‘Irfān memiliki kemiripan makna dengan 

ma‘rifah, yang dalam tradisi sufi sering diartikan sebagai bentuk pengetahuan yang 

tertanam secara mendalam dalam hati, diperoleh melalui ilham atau penyingkapan 

batin. Tidak seperti bayānī yang bertumpu pada teks, atau burhānī yang mengandalkan 

analisis rasional, pengetahuan ‘irfānī lahir dari proses kasyf—yaitu tersingkapnya 

realitas tersembunyi oleh Tuhan kepada hati yang telah disucikan. Dengan demikian, 

pengetahuan dalam tradisi ini tidak dapat dicapai melalui pembacaan literal teks atau 

metode deduktif-logis, melainkan melalui pengolahan ruhani yang intens, yang 

mensyaratkan kesucian hati dan pembersihan diri dari dorongan-dorongan duniawi.31 

Pada masa kodifikasi keilmuan Islam, terbuka ruang diskusi dan perdebatan 

mengenai batas dan arah rasionalitas nalar Arab. Pada periode ini, muncul arus budaya 

yang disebut oleh Muhammad Abid al-Jabiri sebagai “irasionalitas yang rasional”. 

Aliran ini memiliki akar pada tradisi Arab kuno yang memiliki keterkaitan erat dengan 

paham Helenisme. Meski paham ini telah tumbuh dalam konteks pra-Islam, ia kembali 

 
30 Hayati, “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM ‘ABED AL-JABIRI DAN IMPLIKASINYA BAGI 

PEMIKIRAN KEISLAMAN.” 
31 Prilianto, Nurzain, dan Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, “RELEVANSI EPISTEMOLOGI AL-JABIRI 

TERHADAP KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI INDONESIA.” 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

110 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

hadir dalam format keilmuan yang lebih sistematis pada era kodifikasi, 

memperlihatkan adanya dualitas dalam lanskap intelektual Arab-Islam.32 

Dualisme ini tidak hanya tercermin dalam dinamika budaya, namun juga dalam 

struktur batin manusia. Jiwa manusia menurut perspektif ‘irfānī memuat dua kutub: 

satu sisi bersifat ketuhanan karena berasal dari Tuhan pertama, sedangkan sisi lain 

cenderung material akibat keberadaannya dalam tubuh jasmani. Jiwa yang cenderung 

kepada kebaikan dan bernalar adalah representasi unsur ilahiah dalam diri manusia, 

sedangkan sisi buruknya merupakan hasil dari ketundukan terhadap materi dan hawa 

nafsu. Hubungan spiritual dengan Tuhan hanya dapat dicapai jika manusia mampu 

melepaskan dirinya dari jerat kesenangan duniawi dan melakukan proses penyucian 

jiwa secara berkelanjutan. Proses ini disebut sebagai ma‘rifah, yakni jalan 

pengetahuan batin melalui penyucian diri. Pengetahuan ini, sebagaimana ditegaskan 

dalam epistemologi ‘irfānī, hanya dapat diperoleh oleh kalangan tertentu, yakni orang-

orang yang disebut awliya’ atau imam, yang telah mencapai tingkat kesucian spiritual 

tertentu. Adapun manusia biasa hanya dapat mengakses cahaya pengetahuan ini 

melalui perantara dan bimbingan dari para tokoh suci tersebut.33 

Perkembangan pengetahuan ‘irfānī sendiri merupakan bagian dari dinamika 

kultural yang alami. Sistem ini tidak tumbuh untuk menyaingi nalar bayānī, melainkan 

lahir dari akar tradisi Arab kuno yang telah lama hidup dalam kesadaran masyarakat 

Arab.34 Meskipun berbeda secara metodologis dan filosofis, ‘irfānī dan bayānī sama-

sama berakar dalam konteks budaya yang telah eksis sebelum kedatangan Islam dan 

keduanya turut memberi warna pada konfigurasi epistemologi Islam.35 

 

No. Aspek Penjelasan 

1 
Sumber 

Pengetahuan 

a. Bersumber dari pengalaman langsung yang 

tidak melalui perantara, seperti al-ru’yah al-

musyīrah (pandangan simbolik), al-‘ilm al-

ḥuḍūrī (pengetahuan hadir), dan 

pengetahuan pra-bahasa serta pra-logika 

(preverbal). 

 
32 Hayati, “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM ‘ABED AL-JABIRI DAN IMPLIKASINYA BAGI 

PEMIKIRAN KEISLAMAN.” 
33 Ibid Hlm. 202 
34 Ibid Hlm.202 
35 Syahid.Ahmad, Struktur Nalar Islam Perspektif Epistemologi Muhammad Abid Al-Jabiri, Aqlania Jurnal, Vol.12 

No.1, Thn 2021, Hlm.66 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

111 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

2 
Metode (Proses dan 

Prosedur) 

a. Mengandalkan pendekatan żauqiyyah (rasa 

batin) dan tajrībah bāṭiniyyah (pengalaman 

spiritual mendalam). 

b. Melibatkan laku ruhani seperti riyāḍah, 

mujāhadah, kasyf, isyrāq, hingga 

ladunniyyah. 

3 Epistemologi 

a. Berdasarkan pendekatan psiko-gnosis, 

yakni gabungan antara psikologi batin dan 

pengetahuan ruhani. 

b. Bersifat intuitif dan melalui rasa spiritual 

(żauq), berpusat pada qalb (hati) sebagai 

instrumen utama. 

4 Kerangka Teori 

a. Pengetahuan dilihat dalam dua dimensi: 

ẓāhir (lahir) dan bāṭin (batin). 

b. Antara tanzīl (penurunan wahyu) dan ta’wīl 

(penyingkapan makna tersembunyi).c. 

Menggunakan dualitas ḥaqīqī-majāzī 

(hakikat dan simbol). 

5 
Fungsi dan Peran 

Akal 

a. Akal bersifat partisipatif, bukan dominan. 

b. Pengetahuan diperoleh tanpa perantara (bilā 

waṣīlah) dan tanpa tabir (bilā ḥijāb), 

mengandalkan kejernihan jiwa dan intuisi 

batin. 

6 Tipe Argumen 

a. Mengandalkan argumen emosional dan 

afektif (aṭīfiyyah-wijadāniyyah). 

b. Memprioritaskan pengalaman spiritual dan 

ketulusan hati dalam memperoleh 

pemahaman. 

7 
Tolak Ukur 

Validitas 

a. Diukur berdasarkan kesalingterhubungan 

universal (universal reciprocity), empati 

mendalam, simpati, dan kemampuan 

memahami pengalaman orang lain secara 

batiniah (understanding others). 

8 
Prinsip-Prinsip 

Dasar 

a. Ma’rifah sebagai bentuk puncak 

pengetahuan ruhani. 

b. Ittiḥād atau fanā’ sebagai peleburan diri 

dalam kebenaran ilahi.c. Ḥulūl sebagai 

manifestasi kehadiran ilahi dalam diri. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

112 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

9 
Tokoh dan 

Pendukung 

a. Para sufi (al-mutaṣawwifah). 

b. Praktisi makrifat dan kaum arif (aṣḥāb al-

‘irfān/ma’rifah) yang menempuh jalan batin 

dalam memperoleh ilmu. 

10 
Relasi Subjek dan 

Objek 

a. Hubungan bersifat intersubjektif; terjadi 

pertemuan batin antara yang mengetahui 

dan yang diketahui. 

b. Mencapai kesatuan eksistensial (waḥdat al-

wujūd), yakni peleburan antara subjek 

(‘ārif) dan objek (ma’rūf). 

 

2.3. Analisis Perspektif M. Abid Al- Jabiri Terhadap Epistemologi Islam 

Klasifikasi epistemologi Islam yang dirumuskan oleh Muhammad ‘Abid al-Jabiri telah 

memicu berbagai respon dari kalangan pemikir Muslim, terutama di lingkungan intelektual 

Indonesia. Respon tersebut hadir dalam berbagai bentuk, baik berupa apresiasi positif maupun 

kritik konstruktif. Meski demikian, secara umum, gagasan Al-Jabiri dipandang sebagai suatu 

upaya sistematisasi terhadap khazanah metodologi pemikiran Islam yang sejatinya telah 

dipraktikkan dan dikembangkan sejak masa para ulama klasik. Dalam hal ini, Al-Jabiri tidak 

menciptakan sesuatu yang benar-benar baru, melainkan merumuskan ulang dan menyusun 

kembali tiga bentuk nalar epistemik Bayani, Burhani, dan ‘Irfani yang telah menjadi bagian dari 

dinamika intelektual Islam selama berabad-abad.36 

Ketiga corak epistemologi tersebut pada dasarnya merupakan jalur-jalur yang berbeda dalam 

menempuh kebenaran dan pengetahuan. Bayani berlandaskan pada teks dan otoritas, Burhani 

berpijak pada nalar logis dan demonstrasi rasional, sementara ‘Irfani bertumpu pada pengalaman 

batin dan intuisi spiritual. Al-Jabiri berusaha memetakan seluruh sistem pemikiran Islam ke 

dalam tiga pola nalar ini agar lebih mudah dianalisis secara epistemologis, sekaligus 

menunjukkan bahwa perkembangan intelektual dalam Islam tidak monolitik, melainkan beragam 

dan berlapis. 

Menurut Al-Jabiri, epistemologi bukan hanya persoalan metode memperoleh pengetahuan, 

melainkan juga menyangkut prinsip-prinsip dasar dan struktur bawah sadar (substructure) yang 

membentuk cara berpikir dalam suatu periode sejarah tertentu. Epistemologi, dalam 

pandangannya, merupakan bentuk sistem pengetahuan (episteme) yang tidak muncul begitu saja, 

tetapi lahir dari konfigurasi budaya, bahasa, dan tradisi yang melatari masyarakat. Dalam hal ini, 

ia menyebut nalar Arab sebagai la raison constituée (al-‘aql al-mukawwan), yaitu nalar yang 

terbentuk oleh kumpulan aturan, kaidah, dan mekanisme berpikir yang secara tak sadar 

 
36 Bayani, dan Burhani Muhammad Abed Al-Jabiri AHMAD HASAN RIDWAN FSH, dan Sunan Gunung Djati 

Bandung, “Kritik Nalar Arab: Eksposisi.” 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

113 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

diwariskan oleh kebudayaan Arab.37 

Melalui pemetaan ini, Al-Jabiri ingin memperkenalkan pendekatan baru dalam memahami 

sejarah intelektual Islam. Ia tidak sekadar melihat para pemikir Muslim sebagai individu yang 

merumuskan konsep-konsep filosofis atau teologis, tetapi juga sebagai subjek yang berpikir 

dalam ruang kebudayaan tertentu yang membentuk struktur epistemiknya. Oleh sebab itu, 

gagasan Al-Jabiri mengenai klasifikasi epistemologi tidak hanya penting dalam konteks studi 

Islam, tetapi juga dalam studi filsafat dan epistemologi secara umum, karena membuka ruang 

untuk membaca pemikiran keislaman secara lebih kritis, kontekstual, dan sistemik. 

Pemikiran epistemologi Islam sebagaimana dirumuskan oleh Muhammad ‘Abid al-Jabiri 

terbagi dalam tiga poros utama: Burhani, Bayani, dan Irfani. Ketiganya mencerminkan corak 

pendekatan yang berbeda dalam meraih pengetahuan. Epistemologi Burhani berakar pada 

rasionalitas dan logika. Metode ini bertumpu pada penalaran deduktif dan prinsip-prinsip logis, 

yang digunakan untuk menguji kebenaran berdasarkan argumen rasional terhadap pengetahuan 

yang telah diyakini sebelumnya. Dalam epistemologi ini, akal menjadi instrumen utama dalam 

mengonstruksi dan memverifikasi pengetahuan. 

Sementara itu, Epistemologi Bayani bersumber dari teks-teks keagamaan seperti al-Qur’an, 

Hadis, serta hasil konsensus ulama (ijma'), ijtihad, dan ilmu-ilmu kebahasaan Arab. Pola berpikir 

ini mengandalkan analisis tekstual dan analogi sebagai dasar untuk memahami dan menafsirkan 

wahyu. Dengan demikian, pendekatan bayani menekankan otoritas teks dalam membentuk 

struktur berpikir umat Islam. Berbeda dari keduanya, Epistemologi Irfani menempuh jalur yang 

bersifat intuitif dan spiritual. Pengetahuan dalam pendekatan ini tidak diperoleh melalui nalar 

logis ataupun penafsiran teks, melainkan melalui penyucian diri, kontemplasi batin, dan 

pengalaman mistik yang disebut ma’rifah. Dalam konteks ini, pengetahuan dipahami sebagai 

anugerah ilahi yang tidak dapat dijangkau oleh logika ataupun proses pembelajaran biasa, 

melainkan melalui pengolahan spiritual dan pengalaman rohaniah secara personal.38 

Menurut Al-Jabiri, dari ketiga corak epistemologi tersebut, justru epistemologi Irfani-lah 

yang menjadi faktor utama stagnasi perkembangan keilmuan dalam peradaban Islam. Sebab, 

dalam pandangan Irfani, seluruh proses pencapaian pengetahuan dianggap sebagai hasil 

iluminasi ilahi, bukan buah dari usaha rasional manusia. Pandangan semacam ini dinilai 

menghambat daya kritis dan potensi akal, serta dapat menimbulkan ketegangan pemikiran dan 

konflik ideologis. Al-Jabiri mengkritik kecenderungan sebagian umat Islam yang larut dalam 

pendekatan Irfani tanpa mempertimbangkan urgensi rasionalitas dan argumentasi ilmiah, 

sehingga nilai Islam sebagai rahmat bagi semesta kehilangan daya aplikatifnya di tengah 

dinamika masyarakat. 

Oleh karena itu, Al-Jabiri menempatkan epistemologi Burhani di posisi tertinggi dalam 

 
37 Hayati, “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM ‘ABED AL-JABIRI DAN IMPLIKASINYA BAGI 

PEMIKIRAN KEISLAMAN.” 
38 Hayati. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

114 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

hierarki pengetahuan, karena melalui pendekatan ini akal memperoleh ruang yang luas untuk 

mengkritisi dan mengembangkan teks. Ia menyebut bahwa metode Burhani mampu memperkuat 

metode Bayani, bukan menggantikannya, karena keduanya sebenarnya saling melengkapi. 

Meskipun demikian, secara prinsipil, tidak ada satu pendekatan epistemologi yang dapat diklaim 

sebagai satu-satunya yang paling benar. Masing-masing memiliki validitas tersendiri dalam 

kerangka pemikiran yang digunakan.39 

Dalam merespons konflik pemikiran antar kelompok seperti antara Mutakallim, Sufi, dan 

Filsuf, pendekatan epistemologis ini membantu menjelaskan akar perbedaan secara sistematis. 

Ketegangan antara pola pikir tekstual (Bayani), spiritual (Irfani), dan rasional (Burhani) sering 

kali memuncak dalam bentuk pengafiran atau saling menegasi. Padahal, setiap pendekatan 

epistemik memiliki kecenderungan dominan tersendiri, tanpa sepenuhnya mengabaikan aspek 

lainnya. Bahkan, tidak ada satu aliran dalam Islam pun yang secara mutlak menolak otoritas teks; 

hanya saja, intensitas penggunaan akal atau intuisi berbeda-beda di antara mereka. Polarisasi 

yang muncul seperti antara Ahl al-Hadits dan Ahl al-Ra’yi juga merupakan manifestasi dari 

preferensi epistemologis yang berbeda.40 

Dalam konteks inilah, Al-Jabiri mengajak umat Islam untuk menyeimbangkan penggunaan 

epistemologi Burhani guna mendukung kembali signifikansi Bayani, serta secara kritis 

membatasi dominasi Irfani. Dengan menghidupkan kembali nalar rasional, diharapkan umat 

Islam mampu melakukan pembaruan pemikiran dan memberikan jawaban yang relevan atas 

tantangan zaman. Ketiga epistemologi ini tidak harus berjalan terpisah secara kaku, melainkan 

perlu didekati secara sinergis, baik dalam pola linier, paralel, maupun sirkular, tergantung pada 

konteks penggunaannya.41 

Lebih jauh, tradisi epistemologi kritis yang diperkenalkan oleh Al-Jabiri membuka peluang 

untuk terus meninjau ulang kebenaran yang telah mapan, termasuk dalam hal pemahaman agama. 

Ia menolak klaim atas kebenaran yang bersifat mutlak, bahkan terhadap ilmu agama sekalipun. 

Kebenaran senantiasa perlu diuji, dikaji, dan dikritisi ulang. Kerangka epistemologi ini juga dapat 

menjelaskan lahirnya berbagai disiplin ilmu dalam tradisi Islam serta bagaimana metode-metode 

itu dikembangkan dari teks wahyu. Dengan demikian, wahyu tidak dipahami sebagai entitas yang 

terpisah dari ilmu, melainkan sebagai sumber utama yang mengilhami lahirnya berbagai bentuk 

pengetahuan. Dalam kerangka ini, agama dan ilmu bukan dua entitas yang bertentangan, tetapi 

satu kesatuan yang tidak terpisahkan.42  

 
39 Bayani, dan Burhani Muhammad Abed Al-Jabiri AHMAD HASAN RIDWAN FSH, dan Sunan Gunung Djati 

Bandung, “Kritik Nalar Arab: Eksposisi.” 
40 Hayati, “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM ‘ABED AL-JABIRI DAN IMPLIKASINYA BAGI 

PEMIKIRAN KEISLAMAN.” 
41 Hayati. 
42 Sanusi dan Ag, “SEJARAH PEMIKIRAN MUSLIM KONTEMPORER.” 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

115 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

3. KESIMPULAN 

Muhammad Abid al-Jabiri tampil sebagai salah satu pemikir kontemporer yang 

berupaya menjawab krisis intelektual dalam dunia Islam, khususnya di wilayah Arab. Ia 

memosisikan epistemologi bukan sekadar sebagai cabang filsafat teoretis, melainkan sebagai 

instrumen strategis untuk mengkaji ulang struktur nalar umat Islam yang telah mapan. Melalui 

pendekatan kritis-historis, al-Jabiri menyoroti bahwa kemunduran pemikiran Islam tidak 

hanya dipengaruhi oleh faktor eksternal, tetapi juga disebabkan oleh kecenderungan 

mempertahankan tradisi secara dogmatis dan tidak kritis. 

Untuk itu, al-Jabiri menawarkan pemetaan epistemologi Islam ke dalam tiga corak 

utama: bayani, irfani, dan burhani. Bayani merupakan model berpikir berbasis teks yang 

sangat mengandalkan otoritas tradisi; irfani bertumpu pada pengalaman batin dan intuisi; 

sedangkan burhani mewakili pendekatan rasional yang berbasis pada logika dan observasi 

empiris. Melalui klasifikasi ini, al-Jabiri tidak hanya mengidentifikasi ragam struktur 

pengetahuan dalam Islam, tetapi juga menunjukkan bagaimana masing-masing epistemologi 

berkontribusi terhadap dinamika bahkan kebuntuan pemikiran Islam dari masa ke masa. 

Di antara ketiganya, al-Jabiri menilai bahwa epistemologi burhani memiliki potensi 

paling kuat untuk mendorong reformasi intelektual umat Islam. Pendekatan ini tidak hanya 

membuka ruang bagi rasionalitas dan argumentasi logis, tetapi juga memungkinkan integrasi 

warisan keilmuan Islam dengan metode keilmuan modern tanpa kehilangan identitas. Ia tidak 

menolak peran teks atau spiritualitas, tetapi menekankan pentingnya keseimbangan serta filter 

kritis dalam menafsirkan keduanya. Di sinilah letak keunggulan gagasannya: mempertemukan 

warisan klasik dengan modernitas melalui kerangka berpikir yang kontekstual dan terbuka. 

Selanjutnya, proyek intelektual al-Jabiri juga memberi kontribusi penting dalam 

mengkaji ulang posisi turāts (warisan intelektual). Ia memandang turāts bukan sebagai entitas 

yang sakral dan final, tetapi sebagai konstruksi budaya yang harus dikaji secara rasional dan 

historis. Pemikiran semacam ini memberi arah baru dalam studi Islam, yakni dengan 

menempatkan nalar sebagai alat kritik terhadap warisan itu sendiri, bukan semata-mata 

sebagai alat legitimasi. Dengan cara ini, umat Islam diajak untuk tidak sekadar merujuk 

kepada masa lalu, melainkan menjadikannya sebagai sumber pembelajaran untuk membangun 

masa depan yang lebih inklusif dan transformatif. 

Keseluruhan pendekatan epistemologi Islam yang ditawarkan oleh al-Jabiri pada 

akhirnya membentuk satu paradigma baru dalam studi keislaman: Islam sebagai sistem 

pengetahuan yang dinamis, rasional, dan mampu berinteraksi secara aktif dengan konteks 

sosialnya. Tawaran ini penting tidak hanya bagi pengembangan studi filsafat Islam, tetapi juga 

bagi upaya membangun peradaban yang tidak terjebak pada stagnasi tekstual atau dogmatisme 

spiritual. Dengan demikian, pemikiran al-Jabiri layak dijadikan rujukan penting dalam usaha 

rekonstruksi nalar Islam kontemporer menuju pembentukan masyarakat yang berkeadaban, 

kritis, dan progresif. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

116 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145  

DAFTAR PUSTAKA 

I. DAFTAR PUSTAKA 

 

Bayani, Epistemologi, Irfani dan Burhani Muhammad Abed Al-Jabiri AHMAD HASAN RIDWAN 

FSH, dan Uin Sunan Gunung Djati Bandung. “Kritik Nalar Arab: Eksposisi,” 2016. 

https://doi.org/10.18196/AIIJIS.2016.0062.187-221. 

Hafizallah, Yandi. “Citation: Yandi Hafizallah.” Jurnal Dakwah dan Pengembangan Sosial 

Kemanusiaan. Vol. 10, 2019. 

Hakim, M. L., & Al-Habibi, M. L. J. (2024). Filsafat Muhammad Abid al-Jabiri dalam telaah 

epistemologi burhani sinergi nalar Islam. Living Islam: Journal of Islamic Discourses, 7(2), 210-

224. 

Hanim, Lathifah, Romi Mesra, Siti Habsari Pratiwi, Prihastini Oktasari Putri, Reni Marlena, Nurul 

Zuriah, Qorina Widadiyah, dkk. “Metode Penelitian Pendidikan (Teori dan Aplikasi Penelitian di 

Bidang Pendidikan) PT. MIFANDI MANDIRI DIGITAL,” t.t. 

Hayati, Nurfitriani. “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM ‘ABED AL-JABIRI DAN 

IMPLIKASINYA BAGI PEMIKIRAN KEISLAMAN.” Islam Realitas: Journal of Islamic & 

Social Studies 3, no. 1 (15 Juli 2017): 65. https://doi.org/10.30983/islam_realitas.v3i1.211. 

Islam, Pendidikan, Prespektif Filsafat, Aljabiri Sukkan, Arya Putra, dan Sukkan Arya Putra. 

“PENDIDIKAN ISLAM PRESFEKTIF FILSAFAT ALJABIRI.” Jurnal Pendidikan dan 

Keagamaan. Vol. 10, 2022. 

“Khairul Mujahidi,” t.t. 

Na’im, Zaedun. “Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri.” TRANSFORMATIF 5, no. 2 
(30 Oktober 2021): 163–76. https://doi.org/10.23971/tf.v5i2.2774. 

Prilianto, Figo, Rizal Nurzain, dan Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung. 

“RELEVANSI EPISTEMOLOGI AL-JABIRI TERHADAP KURIKULUM PENDIDIKAN 

AGAMA ISLAM DI INDONESIA.” ACINTYA: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama. Vol. 

1, 2025. 

Sanusi, Anwar, dan M Ag. “SEJARAH PEMIKIRAN MUSLIM KONTEMPORER,” t.t. 

Zakiy, A., Saputra, E., & Ulfah, M. (2024). Konstruksi Nalar Arab Dalam Buku Takwin Al-Aql Al-

Araby Karya Muhammad Abid Al-Jabiri. Multidisciplinary Indonesian Center Journal 

(MICJO), 1(1), 469-481. 

  

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

