Original Research

Vol. 6. No. 2, Desember 2025, 96-116
_@, EL-FIKR: e o L e, X5 2T

Turnal Aqgidah dan Filsafat Islam https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr

EL-FIKR

EPISTEMOLOGI ISLAM DALAM PERSPEKTIF MUHAMMAD ABID AL-JABIRI

Muhammad Arif Furqon?, Siti Lutfi Nur Ulil Baroroh?, Kamidah3

1  Universitas Islam Negeri Salatiga ; arifurqon277 @gmail.com

2 Universitas Islam Negeri Salatiga; sitilutfinurulilb@gmail.com
3 Universitas Islam Negeri Salatiga; camidah6@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

Submission: 07-05-2025 | Accepted: 15-12-2025 Published: 30-12-2025

Cite this Fur'gon, Muhammad Arif, Siti Lutfi Nur Ulil Baroroh, and
article: Kamidah. “Islamic Epistemology In The Perspective Of
Muhammad Abid Al - Jabiri”. EL-FIKR: Jurnal Aqgidah dan Filsafat
Islam6, no. 2 (n.d.): 96-116. Accessed December 21,
2025. https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/
28145.

Abstract:
This article aims to examine the influence of Greek philosophy on the development of Islamic
thought, especially through the works and thoughts of figures such as Al-Kindi, Al-Farabi, Ibn
Sina, and Ibn Rushd. The method used is a qualitative literature study by examining Greek and
Islamic philosophical texts and their interactions. The results show that Greek philosophy,
especially the thoughts of Plato and Aristotle, became an important foundation in the
development of logic, metaphysics, and ethics in the Islamic tradition. Muslim philosophers did
not merely translate Greek ideas, but also The development of science or epistemology in the
world has undergone a very rapid transformation, especially in the West. The main roots of this
development are based on two important foundations, namely rationalism and empiricism.
Rationalism emphasizes reason as the main source of knowledge, while empiricism emphasizes
the importance of sensory experience. In contrast to the West, Islamic civilization, especially in
the Arab world, has actually experienced a decline in the development of science. This stagnation
is characterized by the tendency of Muslims to rely on the legacy of the past without any critical
renewal and reinterpretation of religious texts or the legacy of classical thought. Al-Jabiri offers
a new epistemological approach through a critical framework called the renewal of Arab-Islamic
reason. He divides Islamic epistemology into three main structures, namely bayani (text-based),
burhani (logic and rationality-based), and irfani (intuition-based). According to him, the
dominance of bayani and irfani reason in the history of Islamic science has hampered the
development of critical thinking. Therefore, he encourages the use of burhani reason as a means

Copyright © 2025 Furqon, Muhammad Arif, et. al
This work is licensed under Lisensi Atribusi Creative Commons


http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/
mailto:sitilutfinurulilb@gmail.com
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/28145
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

of rebuilding scientific civilization in Islam. This study uses a qualitative method with a library
research approach, namely examining various works and thoughts of al-Jabiri through

In-depth literature studies, then analyzing them in the context of the development of contemporary
Islamic thought. The results of the study indicate that al-Jabiri's Islamic epistemology is a
systematic effort to integrate traditional heritage with modern thinking methods. The three
epistemological structures, if they run harmoniously, will make religious texts no longer exclusive,
but open to humanitarian dialogue and justice. Thus, Islamic epistemology is not only about
understanding texts, but also becomes a path towards the formation of a rational, just, and
progressive civilization.

Keywords: Epistemology, M. Abid al-Jabiri, Islamic Thought, Bayani, Burhani, Irfani.

1. PENDAHULUAN

Epistemologi senantiasa menjadi objek kajian yang menarik dalam dunia filsafat, sebab dari
sinilah fondasi dasar pengetahuan manusia dibangun dan dipertanggungjawabkan. Perkembangan
pesat ilmu pengetahuan serta implikasi praktis yang menyertainya, pada dasarnya dapat ditelusuri
akar-akarnya melalui struktur epistemologis yang mendasarinya. Secara etimologis, istilah
epistemologi berasal dari gabungan dua kata dalam bahasa Yunani, yakni episteme yang berarti
pengetahuan, dan /ogos yang mengacu pada sistematika atau landasan berpikir yang logis.!

Dalam khazanah pemikiran Islam kontemporer, pendekatan epistemologis ini mendapat
perhatian khusus dari sejumlah pemikir, salah satunya adalah Muhammad Abid al-Jabiri. Ia
merupakan seorang filsuf dan sosiolog Arab terkemuka yang dikenal atas kontribusinya dalam
membangun kembali rasionalitas Arab. Al-Jabiri mencurahkan perhatian intelektualnya pada
proyek pembaruan pemikiran Arab, dengan tujuan mengejar ketertinggalan dunia Islam dari
kemajuan Barat modern, khususnya sejak abad ke-19.2

Gagasan utama al-Jabiri tertuang dalam tawaran rekonstruksi epistemologi yang menurutnya
lebih relevan dengan konteks keilmuan Islam, sekaligus berbeda dari pendekatan Barat. Kritiknya
tertuju pada struktur nalar Arab-Islam yang telah membentuk tradisi budaya (tfurats), namun
mengalami stagnasi karena tidak berkembang secara progresif. Dalam pandangannya, budaya
tidak seharusnya menjadi entitas yang beku, melainkan harus menjadi titik tolak untuk
membangun kritik terhadap nalar yang sudah mapan. Al-Jabiri menilai bahwa kemunduran
peradaban Arab disebabkan oleh sikap yang cenderung mempertahankan budaya secara statis dan

! Figo Prilianto, Rizal Nurzain, dan Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, “RELEVANSI
EPISTEMOLOGI AL-JABIRI TERHADAP KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI INDONESIA,”
ACINTYA: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama, vol. 1, 2025.

2 Zaedun Na’im, “Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri,” TRANSFORMATIF 5, no. 2 (30 Oktober
2021): 16376, https://doi.org/10.23971/tf.v512.2774.

97|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

melingkar, alih-alih mendorong pembaruan pemikiran.’

Dalam konteks keilmuan Islam yang kerap terjebak pada pendekatan tekstualisme tradisional,
gagasan al-Jabiri menjadi penting untuk direfleksikan kembali. Ia menekankan perlunya
revitalisasi cara berpikir umat Islam dengan mengedepankan rasionalitas kritis dan pemisahan
antara warisan budaya yang produktif dan yang justru menghambat kemajuan. Dengan demikian,
epistemologi tidak hanya menjadi soal teori pengetahuan, tetapi juga menjadi perangkat untuk
membedah struktur mentalitas umat dan menyusun kembali kerangka berpikir yang konstruktif.

Lebih dari itu, al-Jabiri berusaha mengintegrasikan epistemologi Islam dalam dialektika antara
tradisi dan modernitas. la menyadari bahwa pembaruan nalar Arab tidak bisa dilakukan hanya
dengan meniru pola Barat secara mentah, tetapi harus berangkat dari kekayaan intelektual Islam
sendiri, dengan membangun rasionalitas yang bersumber dari warisan klasik namun
dikembangkan melalui pendekatan burhani yang ilmiah dan analitis. Inilah yang menjadi kekhasan
tawaran al-Jabiri: membongkar struktur nalar lama dengan menggunakan alat-alat analisis
kontemporer, tanpa kehilangan identitas keislaman. Di sinilah letak signifikansi pemikiran
Muhammad Abid al-Jabiri. Sebagai filsuf Arab kontemporer, al-Jabiri tidak sekadar merefleksikan
ulang tradisi, tetapi juga melakukan kritik struktural terhadap nalar Arab-Islam. Ia menekankan
pentingnya membedah struktur episteme turats (warisan keilmuan klasik) guna membangun
rasionalitas baru yang berakar dari khazanah Islam, namun teruji secara ilmiah. Gagasannya
menawarkan sintesis unik antara kritik tradisi dan pengembangan rasionalitas modern, yang
menjadikan epistemologi bukan sekadar disiplin filsafat, melainkan juga instrumen pembebasan
dan transformasi sosial.

Dari latar belakang tersebut, muncul pertanyaan kunci yang menjadi fokus tulisan ini:
Bagaimana model epistemologi Islam yang ditawarkan oleh Muhammad Abid al-Jabiri mampu
merespons krisis nalar dalam pemikiran Islam kontemporer? Rumusan masalah ini berangkat dari
asumsi awal bahwa stagnasi pemikiran Islam tidak hanya bersumber dari eksternalitas (dominasi
Barat), tetapi juga dari struktur internal cara berpikir umat yang belum mengalami pembaruan
mendasar. Dengan mengkaji model epistemologi bayani, ‘irfani, dan burhani yang dirumuskan al-
Jabiri, tulisan ini berupaya mengisi kekosongan (gap) dalam kajian epistemologi Islam yang
selama ini belum secara serius mendudukkan epistemologi sebagai proyek kritis-transformatif.

Secara konseptual, tulisan ini bertolak dari hipotesis bahwa epistemologi Islam bila
dikembangkan dengan pendekatan rasional-kritis seperti yang ditawarkan al-Jabiri dapat menjadi
fondasi baru dalam merumuskan keilmuan Islam yang progresif dan kontekstual. Melalui telaah
terhadap model berpikir al-Jabiri, tulisan ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam
wacana rekonstruksi nalar Islam, serta memperluas horizon keilmuan yang mampu menjawab
tantangan zaman tanpa tercerabut dari akar tradisinya.

Sebagai tawaran solutif, al-Jabiri mengajukan model epistemologi Islam yang terdiri atas tiga
pendekatan utama, yaitu bayani (tekstual), ‘irfani (intuitif), dan burhani (rasional). Masing-masing

3 Na’im.

98|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

pendekatan mencerminkan cara berpikir dan basis otoritas pengetahuan yang berbeda, namun
saling terkait dalam kerangka besar pemikiran Islam.

Pada Pembahasan kali ini bertujuan untuk menelaah secara mendalam pola epistemologi yang
dikembangkan oleh Muhammad Abid al-Jabiri. Oleh karena itu, penulis mengangkat tema
“Epistemologi Islam dalam Perspektif Muhammad Abid al-Jabiri” sebagai fokus kajian, dengan
harapan dapat memberikan kontribusi dalam memperluas pemahaman terhadap bangunan
pemikiran Islam kontemporer, khususnya dalam dimensi epistemologis.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, dengan orientasi utama pada eksplorasi dan
pendeskripsian fenomena secara mendalam, holistik, dan kontekstual. Penulis berusaha
memahami secara menyeluruh suatu objek kajian yang kompleks, melalui penelusuran makna,
pemaknaan, serta penjabaran yang bersifat interpretatif. Fokus penelitian diarahkan pada aspek-
aspek yang menyangkut elemen pemikiran tokoh, konstruksi intelektual, dan institusi keilmuan
yang melatarbelakangi lahirnya sebuah gagasan epistemologis dalam konteks pemikiran Islam
kontemporer.*

Pendekatan yang digunakan adalah Studi Pustaka (Library Research). Melalui pendekatan ini,
penulis tidak terjun langsung ke lapangan, melainkan menggali sumber-sumber tertulis sebagai
bahan utama analisis. Studi pustaka dilakukan dengan menghimpun, mengkaji, serta menganalisis
berbagai referensi yang berkaitan. Mencakup karya-karya primer seperti buku-buku yang ditulis
langsung oleh al-Jabiri, maupun karya sekunder berupa jurnal ilmiah, artikel akademik, serta
publikasi lain yang relevan.’ Metode penelitian ini juga bersifat deskriptif-analitis, artinya data
yang diperoleh dari sumber tertulis akan dideskripsikan secara sistematis, lalu dianalisis untuk
memahami struktur, substansi, dan logika pemikiran al-Jabiri dalam merumuskan konsep
epistemologi Islam.® Melalui pendekatan ini, diharapkan hasil penelitian mampu memberikan
kontribusi konseptual dalam pengembangan wacana epistemologi Islam, khususnya dalam
menggali pemikiran al-Jabiri yang dikenal tajam dalam membedah struktur nalar Arab-Islam.

4 Lathifah Hanim dkk., “Metode Penelitian Pendidikan (Teori dan Aplikasi Penelitian di Bidang Pendidikan) PT.
MIFANDI MANDIRI DIGITAL,” t.t.

5 Na’im, “Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri.”

 Na’im.

9 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

1. HASIL PENELITIAN
2.1 Pemikiran Muhammad Abid Al-Jabari

Muhammad Abid Al-Jabiri dalam karya triloginya—Nahnu wa al-Turats, Takwin al-‘Aql al-
‘Arabi, dan Binyat al- ‘Aql al- ‘Arabi—membangun kritik tajam terhadap stagnasi intelektual yang
melanda dunia Arab.” Gagasan-gagasan tersebut lahir dari kegelisahan mendalam akan kondisi
sosial-intelektual masyarakat Arab modern, terutama setelah ia mengkaji diskursus kebangkitan
Arab selama satu abad terakhir.® Ia menyadari bahwa kesadaran akan perlunya kebangkitan dalam
dunia Arab umumnya tidak bersumber dari realitas objektif atau pemahaman mendalam terhadap
dinamika sejarahnya sendiri, melainkan lebih banyak dipicu oleh perasaan inferioritas terhadap
kemajuan peradaban Barat.’

Al-Jabiri mengamati bahwa perbedaan mencolok antara keterbelakangan Arab dan kemajuan
Barat sering kali direspons secara emosional dan simbolik, bukan dengan membangun landasan
berpikir rasional dan sistematis. Akibatnya, proyek kebangkitan Arab tidak kunjung menghasilkan
transformasi substansial, baik dalam dimensi masyarakat ideal (utopis) yang proporsional, maupun
dalam pencapaian rasional-ilmiah yang konkret. Kebangkitan tersebut masih berkutat pada
simbolisme masa lalu dan tidak mampu membangun fondasi baru yang progresif dan
kontekstual.!® Dari titik inilah, al-Jabiri menyusun kerangka kritik terhadap warisan intelektual
klasik dan bagaimana warisan tersebut ditarik ke masa kini tanpa filter rasional yang memadai.

Muhammad Abid al-Jabiri menyoroti bahwa ketimpangan antara kemajuan peradaban Barat
dan keterbelakangan dunia Arab tidak hanya bersifat material, tetapi berakar pada perbedaan
dalam struktur nalar dan cara berpikir. Menurutnya, respons yang muncul dari kalangan intelektual
Arab terhadap tantangan modernitas cenderung bersifat simbolik dan retoris, bukan berupa
penyusunan ulang perangkat rasional yang sistematis dan fungsional. Hal ini menyebabkan
berbagai proyek kebangkitan Arab baik yang bercorak ideologis, religius, maupun nasionalis gagal
melahirkan transformasi mendasar dalam kehidupan sosial dan keilmuan. Warisan intelektual
klasik sering kali diadopsi kembali tanpa evaluasi kritis, sehingga reproduksi tradisi berlangsung
secara ahistoris dan tidak adaptif terhadap konteks kekinian.

Dalam kerangka itulah, al-Jabiri menawarkan kritik terhadap struktur nalar Arab-Islam (al-‘aql
al-‘Arabi) yang ia nilai telah terjebak dalam pola berpikir bayani dan ‘irfani tanpa keseimbangan

7 Nurfitriani Hayati, “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM ‘ABED AL-JABIRI DAN IMPLIKASINYA BAGI
PEMIKIRAN KEISLAMAN,” Islam Realitas: Journal of Islamic & Social Studies 3, no. 1 (15 Juli 2017): 65,
https://doi.org/10.30983/islam_realitas.v3il.211.

8 Prilianto, Nurzain, dan Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, “RELEVANSI EPISTEMOLOGI AL-JABIRI
TERHADAP KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI INDONESIA.”

9 Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani Muhammad Abed Al-Jabiri AHMAD HASAN RIDWAN FSH, dan Uin
Sunan Gunung Djati Bandung, “Kritik Nalar Arab: Eksposisi,” 2016, https://doi.org/10.18196/AI1JIS.2016.0062.187-
221.

10 Anwar Sanusi dan M Ag, “SEJARAH PEMIKIRAN MUSLIM KONTEMPORER,” t.t.

100|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

dengan pendekatan burhani yang rasional dan analitis. la berpendapat bahwa pembaruan
pemikiran tidak dapat dilakukan sekadar dengan mengulang narasi kejayaan masa lalu, melainkan
melalui dekonstruksi terhadap cara berpikir yang membentuknya. Dengan membedah fondasi
epistemologis dari warisan keilmuan klasik, al-Jabiri menegaskan perlunya membangun kembali
rasionalitas Arab secara historis dan ilmiah, agar dapat berperan dalam membentuk peradaban
yang relevan dengan tuntutan zaman.

2.1.1 Turats dan Modernitas

Salah satu fokus utama dalam pemikiran al-Jabiri adalah bagaimana umat Islam, khususnya
dunia Arab, memperlakukan furats atau warisan intelektual masa lalu. Dalam pandangan al-
Jabiri, turats adalah sesuatu yang tidak semata-mata perlu dilestarikan secara buta, melainkan
perlu dikaji secara kritis. la menekankan bahwa istilah "turats" (tradisi) yang digunakan pada
masa kini tidak dikenal dalam terminologi Arab klasik sebagaimana dalam Al-Qur’an, yang
hanya merujuk pada peninggalan orang-orang terdahulu dalam arti literal. Maka dari itu,
menurut al-Jabiri, tradisi adalah hasil konstruksi budaya masa lalu, baik yang berasal dari
peradaban sendiri maupun dari luar, dan selalu berada dalam kerangka ruang dan waktu
tertentu.'!

Dengan demikian, menurut Muhammad Abid al-Jabiri, turats (warisan intelektual klasik
Islam) tidak dapat diperlakukan sebagai entitas yang absolut dan final. la merupakan produk
sejarah yang lahir dari konteks sosial, politik, dan budaya tertentu, sehingga tidak semestinya
dijadikan tolok ukur tunggal dalam menentukan arah masa depan umat Islam. Al-Jabiri
menolak pendekatan fagdis (sakralisasi) terhadap tradisi yang berlangsung tanpa kritik. Dalam
pandangannya, sikap glorifikasi terhadap masa lalu secara ahistoris justru menghambat umat
Islam untuk melakukan transformasi pemikiran yang diperlukan dalam menghadapi tantangan
zaman modern. Oleh karena itu, furats harus ditinjau ulang melalui instrumen rasionalitas,
dengan memilah bagian yang masih produktif dan mendorong rekonstruksi terhadap bagian
yang tidak lagi relevan secara epistemologis maupun historis. '

Kerangka berpikir rasional yang dimaksud al-Jabiri terumus dalam apa yang ia sebut
sebagai al-‘aql al-burhani (nalar demonstratif), yang berakar pada tradisi filsafat dan logika
dalam Islam, khususnya yang berkembang melalui pemikiran Ibn Rushd. Pendekatan ini
menekankan pentingnya deduksi logis, argumentasi ilmiah, serta keterbukaan terhadap data
empiris sebagai fondasi penyusunan pengetahuan. Al-Jabiri berupaya membangun model
rasionalitas Arab yang tidak bergantung pada pendekatan bayani (tekstual) semata—yang kerap
kaku dan formalistik—atau ‘irfani (intuitif) yang cenderung subjektif, melainkan pada
pendekatan burhani yang analitis, objektif, dan sistematis. Rasionalitas dalam kerangka
burhani bersifat dinamis karena terus dikembangkan berdasarkan interaksi antara akal, realitas,

1 Pendidikan Islam dkk., “PENDIDIKAN ISLAM PRESFEKTIF FILSAFAT ALJABIRIL,” Jurnal Pendidikan dan
Keagamaan, vol. 10, 2022.
12 Islam dkk.

101 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

dan tradisi—tidak berhenti pada otoritas teks atau pengalaman spiritual semata. '

Dalam sintesis pemikirannya, al-Jabiri tidak menolak modernitas secara mutlak. Ia justru
mengakui bahwa modernitas Eropa berhasil membangun sistem keilmuan yang rasional dan
terstruktur. Namun, ia juga menilai bahwa modernitas tersebut memiliki keterbatasan dalam
memahami konteks historis dan kultural masyarakat Arab. Oleh sebab itu, menurut al-Jabiri,
modernitas tidak bisa hanya diimpor atau ditiru, melainkan harus dikontekstualisasikan melalui
pembacaan kritis terhadap tradisi lokal. Dalam hal ini, al-Jabiri mendorong dilakukannya
rekonstruksi epistemologis yang berpijak pada kekayaan intelektual Islam klasik, namun
dikembangkan dengan perangkat analisis modern guna melahirkan nalar baru yang otonom,
rasional, dan kontributif bagi masa depan peradaban Islam.

Bagi al-Jabiri, inti dari modernitas adalah kemampuan untuk membebaskan diri dari
keterjebakan dalam pemahaman tradisional yang bersifat repetitif dan ahistoris. Ia menolak
dikotomi yang mempertentangkan antara tradisi dan modernitas secara kaku. Sebaliknya,
modernitas harus menjadi medium yang memungkinkan lahirnya visi baru terhadap warisan
budaya, sebuah pendekatan yang tidak menolak masa lalu, namun melakukan rekontekstualisasi
dengan cara yang kritis dan produktif. Dengan demikian, modernitas tidak berarti memutuskan
hubungan dengan sejarah, melainkan melakukan pembacaan ulang terhadapnya agar lebih
relevan dengan dinamika zaman.'*

Lebih lanjut, al-Jabiri menekankan bahwa modernitas harus dipahami sebagai kebutuhan
epistemologis yang mendesak bagi kaum intelektual Arab. Seorang intelektual tidak hanya
dituntut memahami realitas kebudayaan masa kini, tetapi juga ditantang untuk membangun
perspektif baru terhadap tradisi melalui kerangka rasional modern. Di sinilah modernitas
dipahami sebagai gerakan pembaruan, yaitu upaya menghidupkan kembali mentalitas kritis,
nilai-nilai berpikir logis, serta etos keilmuan yang mampu merespons kompleksitas zaman.
Dalam pandangan al-Jabiri, pembaruan kebudayaan Arab hanya mungkin terwujud jika
didasarkan pada pemahaman modern yang mampu menstrukturkan ulang relasi antara masa
lalu dan masa kini secara fungsional dan visioner."

2.1.2 Akal Arab dan Titik Awal Epistemologisnya

Dalam karya triloginya—~Nagd al-‘Aql al- ‘Arabi, Bunyat al-‘Aql al-‘Arabi, dan
Takwin al-‘Aql al- ‘Arabi Muhammad Abid al-Jabiri merumuskan konsep ‘Aq! al-‘Arabi
(akal Arab) sebagai struktur epistemologis yang terbentuk melalui proses historis, sosial,
dan budaya masyarakat Arab-Islam. Konsep ini tidak sekadar mengacu pada rasionalitas
dalam arti universal, melainkan pada konfigurasi khusus dari pola pikir, nilai, serta metode
penalaran yang secara kolektif dikembangkan oleh peradaban Arab. ‘Aql al-‘Arabi

13 Hayati, “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM ‘ABED AL-JABIRI DAN IMPLIKASINYA BAGI
PEMIKIRAN KEISLAMAN.”

4 Tbid. Him.4

15 Islam dkk., “PENDIDIKAN ISLAM PRESFEKTIF FILSAFAT ALJABIRI.”

102|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

merupakan hasil konstruksi historis yang dibentuk oleh interaksi antara teks-teks agama,
otoritas politik, lembaga pendidikan, dan pengalaman sosial umat Islam sejak periode
klasik.'®

Al-Jabiri menekankan bahwa struktur nalar ini bukanlah sesuatu yang bersifat tetap dan
universal, melainkan memiliki karakter partikular yang dibentuk oleh konteks zamannya.
Oleh karena itu, untuk memahami dinamika pemikiran Arab-Islam, diperlukan analisis
terhadap perangkat epistemologis yang membentuknya, seperti sistem otoritas
pengetahuan, metode interpretasi teks, dan basis legitimasi intelektual. Dalam pandangan
al-Jabiri, kritik terhadap ‘aq/ al- ‘Arabi bukan berarti menolak tradisi, tetapi bertujuan
membuka ruang bagi pembaruan rasionalitas yang lebih relevan dengan tantangan
modernitas. Kerangka inilah yang mendasari proyek dekontruksi dan rekonstruksi nalar
Arab yang ia gagas dalam rangka menciptakan pemikiran Islam yang lebih kritis, otonom,
dan kontekstual. Dalam pandangan al-Jabiri, akal ini berfungsi sebagai landasan epistemik
yang menentukan bagaimana pengetahuan diproduksi, diolah, dan dipahami oleh
masyarakat Arab.!’

Al-Jabiri membedakan dua jenis akal untuk menegaskan dimensi epistemologis
tersebut. Pertama adalah ‘Ag/ al-Mukawwin, yaitu akal kodrati yang melekat pada semua
manusia sebagai makhluk rasional. Akal jenis ini bersifat universal dan menjadi dasar
perbedaan manusia dari makhluk lainnya. Kedua adalah ‘Aq/ al-Mukawwan, yang
merujuk pada akal yang terbentuk oleh kondisi sosial, budaya, dan historis tempat
seseorang tumbuh dan berkembang. Dalam konteks ini, ‘Ag/ al-Mukawwan adalah akal
yang dikondisikan oleh lingkungan peradaban Arab, dan inilah yang disebut al-Jabiri
sebagai Akal Arab. Akal ini tidak bersifat netral, melainkan telah dibentuk oleh struktur
epistemologis tertentu yang memengaruhi cara berpikir kolektif masyarakat Arab dalam
memahami realitas. '8

Yang menarik, al-Jabiri memulai analisisnya bukan dari masa pra-Islam atau
bahkan awal Islam, tetapi dari fase kodifikasi ilmu pengetahuan ( ‘Asr al-Tadwin), yaitu
masa ketika sistem keilmuan mulai diinstitusionalisasi dan ditulis secara sistematis. la
berpandangan bahwa justru pada masa inilah struktur akal Arab dibentuk secara intensif
dan mendalam. Dominasi wacana-wacana ilmiah saat masa kodifikasi ini, menurutnya,
telah menjadi fondasi yang sangat berpengaruh dalam membentuk orientasi pemikiran
Arab di era selanjutnya.!” Konsekuensinya, cara berpikir masyarakat Arab kontemporer
masth banyak dipengaruhi oleh pola nalar yang dibakukan pada masa tersebut. Maka,
untuk memahami dinamika intelektual Arab secara mendalam, al-Jabiri menekankan

16 Na’im, “Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri.”
17 Yandi Hafizallah, “Citation: Yandi Hafizallah,” Jurnal Dakwah dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, vol. 10,

2019.

18 Hafizallah.
19 Hafizallah.

103|Page

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

pentingnya menggali akar struktur epistemologis yang muncul sejak masa kodifikasi ini

sebagai titik awal kritik terhadap nalar Arab itu sendiri.
2.2. Epistemologi Islam Menurut M. Abid Al — Jabiri

Epistemologi, dalam kedudukannya sebagai cabang filsafat, merupakan disiplin yang
berupaya menjawab pertanyaan fundamental tentang sumber, batas, dan validitas
pengetahuan. Ia tidak sekadar mengumpulkan pengetahuan, tetapi juga menimbang dan
mengevaluasi nilai kognitif yang terkandung dalam pengalaman manusia—baik dalam
dimensi individual, sosial, maupun kosmik.?° Oleh karena itu, epistemologi bersifat kritis,
evaluatif, dan normatif: ia tidak hanya mendeskripsikan bagaimana pengetahuan diperoleh,
tetapi juga mempertanyakan dasar-dasar logis dan legitimasi dari pengetahuan itu sendiri.

Dalam kerangka epistemologi Islam, Muhammad Abid al-Jabiri tampil dengan pendekatan
khas yang mencoba mengurai struktur nalar Arab secara historis dan sistematis. Menurutnya,
epistemologi Islam tidak bersifat tunggal, melainkan terbagi dalam tiga sistem nalar utama
yang berkembang dalam tradisi keilmuan Arab-Islam sejak masa kodifikasi: Bayani, Irfani,
dan Burhani. Klasifikasi ini tidak hanya bersifat deskriptif terhadap metode berpikir yang
berkembang dalam peradaban Islam, tetapi juga menjadi instrumen kritik terhadap cara
berfikir yang telah mapan namun stagnan.?' Jabiri menggunakan ketiga sistem epistemologis
ini sebagai pisau analisis untuk menilai kekuatan dan kelemahan masing-masing dalam
menjawab tantangan modernitas serta membangun nalar rasional yang emansipatoris dalam
dunia Islam.

2.2.1 Epistemologi Burhani

Dalam khazanah kosa kata Arab, istilah al-Burhan menurut Ibn Manzhur dalam
Lisan al-‘Arab bermakna argumen yang tegas, kuat, dan tak terbantahkan.?? Secara
terminologis dalam ilmu logika (mantiq), al-Burhan mengacu pada proses penalaran
deduktif yang menetapkan kebenaran antar posisi melalui hubungan logis, sehingga
menghasilkan kesimpulan yang bersifat pasti (gat 7). Epistemologi Burhani menurut
al-Jabiri merupakan sistem pengetahuan yang berpijak pada kemampuan rasional
manusia, mencakup akal, logika, pengalaman, serta panca indera, sebagai sarana
utama untuk memperoleh kebenaran objektif dan ilmiah. Epistemologi ini menjadi
bentuk pengetahuan yang paling rasional dalam khazanah keilmuan Islam klasik,
karena tidak bersandar pada otoritas teks (wahyu) maupun intuisi mistik, melainkan
pada argumentasi logis yang sistematis.?

20 Na’im, “Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri.”

2 Na’im.

22 Hayati, “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM °‘ABED AL-JABIRI DAN IMPLIKASINYA BAGI
PEMIKIRAN KEISLAMAN.”

23 Bayani, dan Burhani Muhammad Abed Al-Jabiri AHMAD HASAN RIDWAN FSH, dan Sunan Gunung Djati
Bandung, “Kritik Nalar Arab: Eksposisi.”

104|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

Al-Jabiri menjelaskan bahwa pengetahuan dalam epistemologi Burhani diperoleh
melalui dua tahap utama, yaitu fasawwur dan tasdiq. Tasawwur adalah proses
pembentukan konsep berdasarkan data empiris yang masuk melalui indera. Konsep-
konsep tersebut dikategorisasikan dan diolah secara rasional dalam pikiran. Setelah
itu, tasdiq dilakukan sebagai tahap verifikasi atau pembuktian terhadap konsep yang
telah dibentuk, melalui proposisi logis dan hubungan premis-premis yang
menghasilkan kesimpulan. Dengan demikian, epistemologi Burhani sangat
bergantung pada metode silogistik atau yang dalam bahasa Arab dikenal dengan giyas.
Silogisme adalah argumen logis yang terdiri dari dua premis yang saling terkait dan
menghasilkan sebuah kesimpulan yang logis pula.?

Pertama yaitu tahap pengertian (ma 'qulat). Tahap ini adalah tahap proses abstraksi
atas objek-objek eksternal yang masuk ke dalam pikiran dengan merujuk pada sepuluh
kategori yang diberikan Aristoteles. Kemudian yang kedua merupakan tahap
pernyataan (ibarat). Yaitu tahap pembentukan kalimat atau proposisi atas pengertian
yang ada. Dan yang ketiga ialah tahap penalaran. Pada tahap ini, proses pengambilan
keputusan berdasarkan hubungan di antara premis-premis yang ada lalu terjadilah
silogisme. Menurut Al-Jabiri, dalam penarikan kesimpulan dengan silogisme harus
memenuhi beberapa syarat yaitu, mengetahui latar belakang dari penyusun premis,
adanya konsistensi logis antara alasan dan kesimpulan serta kesimpulan yang diambil
harus bersifat pasti dan benar.

Al-Jabiri merinci bahwa proses berpikir Burhani melibatkan tiga tahapan. Pertama,
tahap pengertian (ma ‘qiilat), yaitu proses abstraksi dari objek-objek eksternal ke dalam
pikiran manusia, dengan merujuk pada sepuluh kategori Aristotelian seperti substansi,
kualitas, relasi, tempat, dan waktu. Kedua, tahap pernyataan (ibarah), yaitu
pembentukan proposisi atau kalimat dari konsep yang telah diperoleh. Ketiga, tahap
penalaran (burhan), yaitu proses menarik kesimpulan berdasarkan hubungan logis
antar premis melalui silogisme. Agar kesimpulan tersebut valid, menurut al-Jabiri
harus dipenuhi beberapa syarat, yaitu mengetahui latar belakang penyusun premis,
menjaga konsistensi logis antara premis dan kesimpulan, serta memastikan bahwa
kesimpulan bersifat pasti dan benar.?

Dengan demikian, epistemologi Burhani adalah metode berpikir rasional yang
berakar pada logika klasik tetapi relevan untuk membangun fondasi intelektual Islam
modern. Bagi al-Jabiri, pendekatan ini penting untuk melepaskan dunia Islam dari

24 Bayani, dan Burhani Muhammad Abed Al-Jabiri AHMAD HASAN RIDWAN FSH, dan Sunan Gunung Djati
Bandung, “Kritik Nalar Arab: Eksposisi.”

25 Bayani, dan Burhani Muhammad Abed Al-Jabiri AHMAD HASAN RIDWAN FSH, dan Sunan Gunung Djati
Bandung.

105|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

dominasi metode berpikir lama yang dogmatis dan membuka jalan bagi kebangkitan
ilmiah serta reformasi intelektual dalam kerangka peradaban Arab-Islam.?

Epistemologi Burhani memiliki sumber utama berupa realitas konkret (al-wagqi ),
yang mencakup alam fisik, sosial, maupun kemanusiaan. Pengetahuan diperoleh
melalui al- ilm al-husili, yakni pemahaman hasil representasi intelektual terhadap
kenyataan eksternal yang ditangkap oleh akal. Dalam proses epistemologisnya,
pendekatan Burhani berlandaskan pada metode abstraksi. Abstraksi ini dilengkapi
dengan pendekatan investigatif (bahsiyyah), analisis dan sintesis (tahliliyyah-
tarkibiyyah), serta uji kritis rasional (naqdiyyah) yang dikenal sebagai al-muhkamah
al-‘aqliyyah.

Karakter epistemologi ini bersifat filosofis dan saintifik, karena menyandarkan
pada struktur berpikir logis dan rasional dalam memandang realitas. Dalam
membentuk bangunan pengetahuan, kerangka teorinya mengacu pada proses
konseptualisasi (tasawwur) dan pembenaran (fasdiq), serta mengandalkan premis-
premis logika (al-mantiq). Proses utama berpikir dilakukan dengan silogisme, yaitu
menghubungkan dua premis untuk menghasilkan satu kesimpulan. Kerangka ini juga
menggunakan struktur logis seperti universal (kulli), parsial (juz i), substansi (jauhar),
dan aksiden ( ‘arad).

Akal memegang peranan sentral dalam epistemologi Burhani, berfungsi secara
heuristik, analitis, dan kritis. Akal juga digunakan untuk memahami hubungan
kausalitas antara sebab dan akibat (idrak al-sabab wa al-musabbab). Jenis argumen
yang digunakan bersifat demonstratif, mencakup fungsi eksploratif, verifikatif, dan
eksplanatif. Untuk menentukan validitas suatu pengetahuan, digunakan tiga tolok
ukur, yaitu: korespondensi (kesesuaian antara akal dan alam), koherensi (konsistensi
logis), dan pendekatan pragmatis (kemanfaatan praktis dari pengetahuan tersebut).

Prinsip dasar epistemologi ini meliputi kemampuan memahami sebab-musabab
(idrak al-asbab), pentingnya kepastian dalam kesimpulan (al-hatmiyyah), dan prinsip
kesesuaian antara struktur akal dengan keteraturan alam semesta (a/-mutabaqah baina
al-‘agl wa al-nazm al-tabi‘ah). Epistemologi ini didukung oleh kelompok falasifah
(para filosof muslim) dan para ilmuwan dari berbagai disiplin ilmu, baik dalam bidang
alam, sosial, maupun humaniora. Relasi antara subjek (manusia) dan objek (realitas)
bersifat objektif, dengan penekanan pada rasionalisme objektif, yaitu adanya
pemisahan yang jelas antara subjek pengamat dan objek yang diamati, guna menjaga
netralitas dalam penalaran.

2.2.2 Epistemologi Bayani

26 “Khairul Mujahidi,” t.t.

106 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

Epistemologi Bayani merupakan suatu pola pikir yang bersumber dari teks-teks
keagamaan seperti nash, serta produk intelektual Islam berupa ijma’, ijtihad, dan
disiplin ilmu kebahasaan Arab. Al-Jabiri melihat bahwa sistem epistemologi ini
bersifat tekstualistik dan dibangun atas dua prinsip utama, yakni al-infishal
(diskontinuitas atau keterpisahan) dan atz-fajwiz (kontingensi atau kemungkinan).
Prinsip keterpisahan mengisyaratkan bahwa teks dan makna bersifat terputus dari
konteks di luar dirinya, sedangkan prinsip kontingensi menunjukkan adanya berbagai
kemungkinan makna dalam teks yang dapat dikembangkan oleh akal, selama tetap
dalam batasan-batasan syariat.?’

Dalam pendekatannya, sistem Bayani secara filosofis menempatkan teks suci yakni
wahyu sebagai sumber kebenaran yang absolut. Dalam struktur ini, akal tidak
memegang otoritas utama, melainkan hanya berfungsi sebagai alat bantu untuk
menafsirkan, memahami, dan mempertahankan isi teks tersebut. Oleh karena itu, akal
dalam sistem Bayani bersifat subordinatif terhadap teks. Fokus utama epistemologi ini
terletak pada nizam al-kitab (sistem kitab), yang diposisikan lebih tinggi dibandingkan
nizam al-‘aql (sistem akal), sehingga proses berpikir tidak diarahkan untuk
menciptakan sistem baru, melainkan untuk merujuk dan merujuk kembali pada
wahyu.?®

Al-Jabiri sendiri memberikan kritik tajam terhadap sistem ini. Ia menilai bahwa
dominasi teks secara absolut dalam sistem Bayani berdampak pada pemiskinan nalar
dan pengetahuan. Lebih jauh lagi, ia menilai pendekatan ini bisa menjadi batil secara
syariat maupun akal apabila menyamakan antara ilmu wahyu dan ilmu insani.
Akibatnya, sifat rubiibiyyah (ketuhanan) dan kekhasan transendental dari ilmu-ilmu

Islam dapat hilang, dan wahyu justru didegradasi menjadi sekadar wacana linguistik
belaka.?’

No.

Aspek Penjelasan

a. Berasal dari teks wahyu (nash) dan
otoritas tradisi Islam seperti khabar serta
ijma’

b. Bersifat tauqifi, yakni hanya dapat
dijelaskan dan dipahami berdasarkan
teks yang telah ditetapkan.

Sumber Pengetahuan

a. Berbasis ijtihad, yang mencakup proses
Metode (Prosedur) istinbat (penggalian hukum), istidlal, dan

qiyas.

27 Sanusi dan Ag, “SEJARAH PEMIKIRAN MUSLIM KONTEMPORER.”
28 Sanusi dan Ag.
29 Na’im, “Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri.”

107 |Page

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

b. Penggunaan analogi qiyas al-ghaib ‘ala
al-syahid, membandingkan hal gaib
dengan yang tampak.

a. Bertumpu pada bahasa (lughawiyyah)
sebagai pendekatan dasar memahami

3 Epistemologi teks.

b. Pengertian diturunkan dari makna-
makna bahasa Arab klasik.

a. Didasarkan pada relasi al-asl wa al-far’u

(pokok dan cabang), menggunakan

. metode deduksi dari teks.

4 Kerangka Teori b. Penafsiran berdasarkan makna lafadz:
‘am, khas, mujmal, muhkam, dan

lainnya dalam ilmu tafsir.

a. Akal berperan sebagai pengendali hawa
nafsu.

b. Lebih bersifat justifikatif daripada
kreatif; berperan dalam mempertahankan
dan mengulang pemahaman yang telah
mapan (taqlid).c. Disebut ‘aql dini.

5 | Fungsi dan Peran Akal

a. Menggunakan pendekatan dialektik
(jadaliyyah) yang bernuansa apologetik

6 Tipe Argumen dan polemik.

b. Cenderung mempertahankan argumen
dengan basis otoritas teks.

a. Validitas diukur melalui kesesuaian

Ukuran Kebenaran antara isi teks dengan realitas atau
Ilmu praktik.

b. Tidak bersifat empiris atau logis murni.

a. Infisal (pemisahan konsep); berpikir

fragmentatif.

8 | Prinsip-Prinsip Dasar |b. Tajwiz (penerimaan kemungkinan tanpa
kausalitas).c. Muqarabah (analog
deduktif berbasis teks).

. Para teolog (mutakallimiin), ahli fikih

9 | Tokoh dan Pendukung (fugaha’ dan ustliyytn), serta pakar

bahasa (nahwu dan balaghah).

o

108 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

a. Hubungan bersifat subjektif; teks

Relasi Subjek dan mendominasi subjek pembaca, sehingga
10 Objek pembaca hanya menafsirkan dalam
batasan otoritas teks.

2.2.3 Epistemologi Irfani

Sifat dasar dari nalar Arab adalah rasional, namun rasionalitas ini tidak bersifat
absolut. la dibatasi oleh tiga prinsip utama: ma rifatullah, tauhid, dan konsep
kenabian. Ma ‘rifatullah merupakan bentuk pengenalan terhadap Tuhan yang
diperoleh melalui perenungan terhadap alam semesta dan keteraturannya. Tatanan
kosmos dianggap sebagai isyarat atas eksistensi sesuatu yang transenden. Tauhid di
sini dimaknai sebagai pernyataan mutlak tentang keesaan Allah sebagai pencipta dan
pengatur jagat raya. Sementara itu, konsep kenabian menyatakan bahwa hubungan
langsung dengan Tuhan dan kebenaran ilahiyah bukanlah sesuatu yang dapat
dijangkau oleh setiap manusia, melainkan hanya terbatas pada para nabi dan rasul.
Penutup dari rangkaian kenabian ini adalah Nabi Muhammad Saw., yang sekaligus
menjadi batas akhir wahyu dan syariat.*°

Dalam lanskap intelektual Islam, khususnya dalam khazanah epistemologi, terdapat
cabang pengetahuan yang dikenal sebagai ‘irfani. Istilah ini berakar dari kata ‘arafa
yang berarti mengetahui atau memahami. ‘/rfan memiliki kemiripan makna dengan
ma ‘rifah, yang dalam tradisi sufi sering diartikan sebagai bentuk pengetahuan yang
tertanam secara mendalam dalam hati, diperoleh melalui ilham atau penyingkapan
batin. Tidak seperti bayani yang bertumpu pada teks, atau burhani yang mengandalkan
analisis rasional, pengetahuan ‘irfani lahir dari proses kasyf—yaitu tersingkapnya
realitas tersembunyi oleh Tuhan kepada hati yang telah disucikan. Dengan demikian,
pengetahuan dalam tradisi ini tidak dapat dicapai melalui pembacaan literal teks atau
metode deduktif-logis, melainkan melalui pengolahan ruhani yang intens, yang
mensyaratkan kesucian hati dan pembersihan diri dari dorongan-dorongan duniawi.’!

Pada masa kodifikasi keilmuan Islam, terbuka ruang diskusi dan perdebatan
mengenai batas dan arah rasionalitas nalar Arab. Pada periode ini, muncul arus budaya
yang disebut oleh Muhammad Abid al-Jabiri sebagai “irasionalitas yang rasional”.
Aliran ini memiliki akar pada tradisi Arab kuno yang memiliki keterkaitan erat dengan
paham Helenisme. Meski paham ini telah tumbuh dalam konteks pra-Islam, ia kembali

30 Hayati, “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM °‘ABED AL-JABIRI DAN IMPLIKASINYA BAGI
PEMIKIRAN KEISLAMAN.”

3! Prilianto, Nurzain, dan Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, “RELEVANSI EPISTEMOLOGI AL-JABIRI
TERHADAP KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI INDONESIA.”

109|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

hadir dalam format keilmuan yang lebih sistematis pada era kodifikasi,
memperlihatkan adanya dualitas dalam lanskap intelektual Arab-Islam.*

Dualisme ini tidak hanya tercermin dalam dinamika budaya, namun juga dalam
struktur batin manusia. Jiwa manusia menurut perspektif ‘irfani memuat dua kutub:
satu sisi bersifat ketuhanan karena berasal dari Tuhan pertama, sedangkan sisi lain
cenderung material akibat keberadaannya dalam tubuh jasmani. Jiwa yang cenderung
kepada kebaikan dan bernalar adalah representasi unsur ilahiah dalam diri manusia,
sedangkan sisi buruknya merupakan hasil dari ketundukan terhadap materi dan hawa
nafsu. Hubungan spiritual dengan Tuhan hanya dapat dicapai jika manusia mampu
melepaskan dirinya dari jerat kesenangan duniawi dan melakukan proses penyucian
jiwa secara berkelanjutan. Proses ini disebut sebagai ma rifah, yakni jalan
pengetahuan batin melalui penyucian diri. Pengetahuan ini, sebagaimana ditegaskan
dalam epistemologi ‘irfani, hanya dapat diperoleh oleh kalangan tertentu, yakni orang-
orang yang disebut awliya’ atau imam, yang telah mencapai tingkat kesucian spiritual
tertentu. Adapun manusia biasa hanya dapat mengakses cahaya pengetahuan ini
melalui perantara dan bimbingan dari para tokoh suci tersebut.*?

Perkembangan pengetahuan ‘irfani sendiri merupakan bagian dari dinamika
kultural yang alami. Sistem ini tidak tumbuh untuk menyaingi nalar hayani, melainkan
lahir dari akar tradisi Arab kuno yang telah lama hidup dalam kesadaran masyarakat
Arab.>* Meskipun berbeda secara metodologis dan filosofis, ‘irfani dan baydni sama-
sama berakar dalam konteks budaya yang telah eksis sebelum kedatangan Islam dan
keduanya turut memberi warna pada konfigurasi epistemologi Islam.>?

No. Aspek Penjelasan

a. Bersumber dari pengalaman langsung yang
tidak melalui perantara, seperti al-ru’yah al-

| Sumber musyirah (pandangan simbolik), al-‘ilm al-
Pengetahuan hudirt (pengetahuan hadir), dan
pengetahuan pra-bahasa serta pra-logika
(preverbal).

32 Hayati, “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM ‘ABED AL-JABIRI DAN IMPLIKASINYA BAGI
PEMIKIRAN KEISLAMAN.”

33 Ibid Him. 202

34 Ibid Him.202

35 Syahid. Ahmad, Struktur Nalar Islam Perspektif Epistemologi Muhammad Abid Al-Jabiri, Aqlania Jurnal, Vol.12
No.1, Thn 2021, HIm.66

110|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

Metode (Proses dan
Prosedur)

Mengandalkan pendekatan zauqiyyah (rasa
batin) dan tajribah batiniyyah (pengalaman
spiritual mendalam).

. Melibatkan laku ruhani seperti riyadah,

mujahadah, kasyf, isyraq, hingga
ladunniyyah.

Epistemologi

Berdasarkan pendekatan psiko-gnosis,
yakni gabungan antara psikologi batin dan
pengetahuan ruhani.

. Bersifat intuitif dan melalui rasa spiritual

(zauq), berpusat pada qalb (hati) sebagai
instrumen utama.

Kerangka Teori

Pengetahuan dilihat dalam dua dimensi:
zahir (lahir) dan batin (batin).

. Antara tanzil (penurunan wahyu) dan ta’wil

(penyingkapan makna tersembunyi).c.
Menggunakan dualitas haqiqi-majazi
(hakikat dan simbol).

Fungsi dan Peran
Akal

Akal bersifat partisipatif, bukan dominan.

. Pengetahuan diperoleh tanpa perantara (bila

wasilah) dan tanpa tabir (bila hijab),
mengandalkan kejernihan jiwa dan intuisi
batin.

Tipe Argumen

Mengandalkan argumen emosional dan
afektif (atifiyyah-wijadaniyyah).

. Memprioritaskan pengalaman spiritual dan

ketulusan hati dalam memperoleh
pemahaman.

Tolak Ukur
Validitas

. Diukur berdasarkan kesalingterhubungan

universal (universal reciprocity), empati
mendalam, simpati, dan kemampuan
memahami pengalaman orang lain secara
batiniah (understanding others).

Prinsip-Prinsip
Dasar

Ma’rifah sebagai bentuk puncak
pengetahuan ruhani.

Ittihad atau fana’ sebagai peleburan diri
dalam kebenaran ilahi.c. Huliil sebagai
manifestasi kehadiran ilahi dalam diri.

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

111|Page


https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

a. Para sufi (al-mutasawwifah).
9 Tokoh dan b. Praktisi makrifat dan kaum arif (ashab al-
Pendukung ‘irfan/ma’rifah) yang menempubh jalan batin
dalam memperoleh ilmu.
a. Hubungan bersifat intersubjektif; terjadi
pertemuan batin antara yang mengetahui
10 Relasi Subjek dan dan yang diketahui.
Objek b. Mencapai kesatuan eksistensial (wahdat al-
wujtd), yakni peleburan antara subjek
(‘arif) dan objek (ma’riif).
2.3. Analisis Perspektif M. Abid Al- Jabiri Terhadap Epistemologi Islam

Klasifikasi epistemologi Islam yang dirumuskan oleh Muhammad ‘Abid al-Jabiri telah
memicu berbagai respon dari kalangan pemikir Muslim, terutama di lingkungan intelektual
Indonesia. Respon tersebut hadir dalam berbagai bentuk, baik berupa apresiasi positif maupun
kritik konstruktif. Meski demikian, secara umum, gagasan Al-Jabiri dipandang sebagai suatu
upaya sistematisasi terhadap khazanah metodologi pemikiran Islam yang sejatinya telah
dipraktikkan dan dikembangkan sejak masa para ulama klasik. Dalam hal ini, Al-Jabiri tidak
menciptakan sesuatu yang benar-benar baru, melainkan merumuskan ulang dan menyusun
kembali tiga bentuk nalar epistemik Bayani, Burhani, dan ‘Irfani yang telah menjadi bagian dari
dinamika intelektual Islam selama berabad-abad.*

Ketiga corak epistemologi tersebut pada dasarnya merupakan jalur-jalur yang berbeda dalam
menempuh kebenaran dan pengetahuan. Bayani berlandaskan pada teks dan otoritas, Burhani
berpijak pada nalar logis dan demonstrasi rasional, sementara ‘Irfani bertumpu pada pengalaman
batin dan intuisi spiritual. Al-Jabiri berusaha memetakan seluruh sistem pemikiran Islam ke
dalam tiga pola nalar ini agar lebih mudah dianalisis secara epistemologis, sekaligus
menunjukkan bahwa perkembangan intelektual dalam Islam tidak monolitik, melainkan beragam
dan berlapis.

Menurut Al-Jabiri, epistemologi bukan hanya persoalan metode memperoleh pengetahuan,
melainkan juga menyangkut prinsip-prinsip dasar dan struktur bawah sadar (substructure) yang
membentuk cara berpikir dalam suatu periode sejarah tertentu. Epistemologi, dalam
pandangannya, merupakan bentuk sistem pengetahuan (episteme) yang tidak muncul begitu saja,
tetapi lahir dari konfigurasi budaya, bahasa, dan tradisi yang melatari masyarakat. Dalam hal ini,
1a menyebut nalar Arab sebagai la raison constituée (al-‘aql al-mukawwan), yaitu nalar yang
terbentuk oleh kumpulan aturan, kaidah, dan mekanisme berpikir yang secara tak sadar

36 Bayani, dan Burhani Muhammad Abed Al-Jabiri AHMAD HASAN RIDWAN FSH, dan Sunan Gunung Djati
Bandung, “Kritik Nalar Arab: Eksposisi.”

112|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

diwariskan oleh kebudayaan Arab.”’

Melalui pemetaan ini, Al-Jabiri ingin memperkenalkan pendekatan baru dalam memahami
sejarah intelektual Islam. Ia tidak sekadar melihat para pemikir Muslim sebagai individu yang
merumuskan konsep-konsep filosofis atau teologis, tetapi juga sebagai subjek yang berpikir
dalam ruang kebudayaan tertentu yang membentuk struktur epistemiknya. Oleh sebab itu,
gagasan Al-Jabiri mengenai klasifikasi epistemologi tidak hanya penting dalam konteks studi
Islam, tetapi juga dalam studi filsafat dan epistemologi secara umum, karena membuka ruang
untuk membaca pemikiran keislaman secara lebih kritis, kontekstual, dan sistemik.

Pemikiran epistemologi Islam sebagaimana dirumuskan oleh Muhammad ‘Abid al-Jabiri
terbagi dalam tiga poros utama: Burhani, Bayani, dan Irfani. Ketiganya mencerminkan corak
pendekatan yang berbeda dalam meraih pengetahuan. Epistemologi Burhani berakar pada
rasionalitas dan logika. Metode ini bertumpu pada penalaran deduktif dan prinsip-prinsip logis,
yang digunakan untuk menguji kebenaran berdasarkan argumen rasional terhadap pengetahuan
yang telah diyakini sebelumnya. Dalam epistemologi ini, akal menjadi instrumen utama dalam
mengonstruksi dan memverifikasi pengetahuan.

Sementara itu, Epistemologi Bayani bersumber dari teks-teks keagamaan seperti al-Qur’an,
Hadis, serta hasil konsensus ulama (ijma'), ijtihad, dan ilmu-ilmu kebahasaan Arab. Pola berpikir
ini mengandalkan analisis tekstual dan analogi sebagai dasar untuk memahami dan menafsirkan
wahyu. Dengan demikian, pendekatan bayani menekankan otoritas teks dalam membentuk
struktur berpikir umat Islam. Berbeda dari keduanya, Epistemologi Irfani menempuh jalur yang
bersifat intuitif dan spiritual. Pengetahuan dalam pendekatan ini tidak diperoleh melalui nalar
logis ataupun penafsiran teks, melainkan melalui penyucian diri, kontemplasi batin, dan
pengalaman mistik yang disebut ma rifah. Dalam konteks ini, pengetahuan dipahami sebagai
anugerah ilahi yang tidak dapat dijangkau oleh logika ataupun proses pembelajaran biasa,
melainkan melalui pengolahan spiritual dan pengalaman rohaniah secara personal.*

Menurut Al-Jabiri, dari ketiga corak epistemologi tersebut, justru epistemologi Irfani-lah
yang menjadi faktor utama stagnasi perkembangan keilmuan dalam peradaban Islam. Sebab,
dalam pandangan Irfani, seluruh proses pencapaian pengetahuan dianggap sebagai hasil
iluminasi ilahi, bukan buah dari usaha rasional manusia. Pandangan semacam ini dinilai
menghambat daya kritis dan potensi akal, serta dapat menimbulkan ketegangan pemikiran dan
konflik ideologis. Al-Jabiri mengkritik kecenderungan sebagian umat Islam yang larut dalam
pendekatan Irfani tanpa mempertimbangkan urgensi rasionalitas dan argumentasi ilmiah,
sehingga nilai Islam sebagai rahmat bagi semesta kehilangan daya aplikatifnya di tengah
dinamika masyarakat.

Oleh karena itu, Al-Jabiri menempatkan epistemologi Burhani di posisi tertinggi dalam

37 Hayati, “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM ‘ABED AL-JABIRI DAN IMPLIKASINYA BAGI
PEMIKIRAN KEISLAMAN.”
38 Hayati.

113|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

hierarki pengetahuan, karena melalui pendekatan ini akal memperoleh ruang yang luas untuk
mengkritisi dan mengembangkan teks. Ia menyebut bahwa metode Burhani mampu memperkuat
metode Bayani, bukan menggantikannya, karena keduanya sebenarnya saling melengkapi.
Meskipun demikian, secara prinsipil, tidak ada satu pendekatan epistemologi yang dapat diklaim
sebagai satu-satunya yang paling benar. Masing-masing memiliki validitas tersendiri dalam
kerangka pemikiran yang digunakan.®

Dalam merespons konflik pemikiran antar kelompok seperti antara Mutakallim, Sufi, dan
Filsuf, pendekatan epistemologis ini membantu menjelaskan akar perbedaan secara sistematis.
Ketegangan antara pola pikir tekstual (Bayani), spiritual (Irfani), dan rasional (Burhani) sering
kali memuncak dalam bentuk pengafiran atau saling menegasi. Padahal, setiap pendekatan
epistemik memiliki kecenderungan dominan tersendiri, tanpa sepenuhnya mengabaikan aspek
lainnya. Bahkan, tidak ada satu aliran dalam Islam pun yang secara mutlak menolak otoritas teks;
hanya saja, intensitas penggunaan akal atau intuisi berbeda-beda di antara mereka. Polarisasi
yang muncul seperti antara Akl al-Hadits dan Ahl al-Ra’yi juga merupakan manifestasi dari
preferensi epistemologis yang berbeda.*

Dalam konteks inilah, Al-Jabiri mengajak umat Islam untuk menyeimbangkan penggunaan
epistemologi Burhani guna mendukung kembali signifikansi Bayani, serta secara kritis
membatasi dominasi Irfani. Dengan menghidupkan kembali nalar rasional, diharapkan umat
Islam mampu melakukan pembaruan pemikiran dan memberikan jawaban yang relevan atas
tantangan zaman. Ketiga epistemologi ini tidak harus berjalan terpisah secara kaku, melainkan
perlu didekati secara sinergis, baik dalam pola linier, paralel, maupun sirkular, tergantung pada
konteks penggunaannya.*!

Lebih jauh, tradisi epistemologi kritis yang diperkenalkan oleh Al-Jabiri membuka peluang
untuk terus meninjau ulang kebenaran yang telah mapan, termasuk dalam hal pemahaman agama.
Ia menolak klaim atas kebenaran yang bersifat mutlak, bahkan terhadap ilmu agama sekalipun.
Kebenaran senantiasa perlu diuji, dikaji, dan dikritisi ulang. Kerangka epistemologi ini juga dapat
menjelaskan lahirnya berbagai disiplin ilmu dalam tradisi Islam serta bagaimana metode-metode
itu dikembangkan dari teks wahyu. Dengan demikian, wahyu tidak dipahami sebagai entitas yang
terpisah dari ilmu, melainkan sebagai sumber utama yang mengilhami lahirnya berbagai bentuk
pengetahuan. Dalam kerangka ini, agama dan ilmu bukan dua entitas yang bertentangan, tetapi
satu kesatuan yang tidak terpisahkan.*?

3% Bayani, dan Burhani Muhammad Abed Al-Jabiri AHMAD HASAN RIDWAN FSH, dan Sunan Gunung Djati
Bandung, “Kritik Nalar Arab: Eksposisi.”

40 Hayati, “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM ‘ABED AL-JABIRI DAN IMPLIKASINYA BAGI
PEMIKIRAN KEISLAMAN.”

4! Hayati.

42 Sanusi dan Ag, “SEJARAH PEMIKIRAN MUSLIM KONTEMPORER.”

114|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

3. KESIMPULAN

Muhammad Abid al-Jabiri tampil sebagai salah satu pemikir kontemporer yang
berupaya menjawab krisis intelektual dalam dunia Islam, khususnya di wilayah Arab. Ia
memosisikan epistemologi bukan sekadar sebagai cabang filsafat teoretis, melainkan sebagai
instrumen strategis untuk mengkaji ulang struktur nalar umat Islam yang telah mapan. Melalui
pendekatan kritis-historis, al-Jabiri menyoroti bahwa kemunduran pemikiran Islam tidak
hanya dipengaruhi oleh faktor eksternal, tetapi juga disebabkan oleh kecenderungan
mempertahankan tradisi secara dogmatis dan tidak kritis.

Untuk itu, al-Jabiri menawarkan pemetaan epistemologi Islam ke dalam tiga corak
utama: bayani, irfani, dan burhani. Bayani merupakan model berpikir berbasis teks yang
sangat mengandalkan otoritas tradisi; irfani bertumpu pada pengalaman batin dan intuisi;
sedangkan burhani mewakili pendekatan rasional yang berbasis pada logika dan observasi
empiris. Melalui klasifikasi ini, al-Jabiri tidak hanya mengidentifikasi ragam struktur
pengetahuan dalam Islam, tetapi juga menunjukkan bagaimana masing-masing epistemologi
berkontribusi terhadap dinamika bahkan kebuntuan pemikiran Islam dari masa ke masa.

Di antara ketiganya, al-Jabiri menilai bahwa epistemologi burhani memiliki potensi
paling kuat untuk mendorong reformasi intelektual umat Islam. Pendekatan ini tidak hanya
membuka ruang bagi rasionalitas dan argumentasi logis, tetapi juga memungkinkan integrasi
warisan keilmuan Islam dengan metode keilmuan modern tanpa kehilangan identitas. Ia tidak
menolak peran teks atau spiritualitas, tetapi menekankan pentingnya keseimbangan serta filter
kritis dalam menafsirkan keduanya. Di sinilah letak keunggulan gagasannya: mempertemukan
warisan klasik dengan modernitas melalui kerangka berpikir yang kontekstual dan terbuka.

Selanjutnya, proyek intelektual al-Jabiri juga memberi kontribusi penting dalam
mengkaji ulang posisi turats (warisan intelektual). [a memandang furats bukan sebagai entitas
yang sakral dan final, tetapi sebagai konstruksi budaya yang harus dikaji secara rasional dan
historis. Pemikiran semacam ini memberi arah baru dalam studi Islam, yakni dengan
menempatkan nalar sebagai alat kritik terhadap warisan itu sendiri, bukan semata-mata
sebagai alat legitimasi. Dengan cara ini, umat Islam diajak untuk tidak sekadar merujuk
kepada masa lalu, melainkan menjadikannya sebagai sumber pembelajaran untuk membangun
masa depan yang lebih inklusif dan transformatif.

Keseluruhan pendekatan epistemologi Islam yang ditawarkan oleh al-Jabiri pada
akhirnya membentuk satu paradigma baru dalam studi keislaman: Islam sebagai sistem
pengetahuan yang dinamis, rasional, dan mampu berinteraksi secara aktif dengan konteks
sosialnya. Tawaran ini penting tidak hanya bagi pengembangan studi filsafat Islam, tetapi juga
bagi upaya membangun peradaban yang tidak terjebak pada stagnasi tekstual atau dogmatisme
spiritual. Dengan demikian, pemikiran al-Jabiri layak dijadikan rujukan penting dalam usaha
rekonstruksi nalar Islam kontemporer menuju pembentukan masyarakat yang berkeadaban,
kritis, dan progresif.

115|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

DAFTAR PUSTAKA

I. DAFTAR PUSTAKA

Bayani, Epistemologi, Irfani dan Burhani Muhammad Abed Al-Jabiri AHMAD HASAN RIDWAN
FSH, dan Uin Sunan Gunung Djati Bandung. “Kritik Nalar Arab: Eksposisi,” 2016.
https://doi.org/10.18196/AI1J1S.2016.0062.187-221.

Hafizallah, Yandi. “Citation: Yandi Hafizallah.” Jurnal Dakwah dan Pengembangan Sosial
Kemanusiaan. Vol. 10, 2019.

Hakim, M. L., & Al-Habibi, M. L. J. (2024). Filsafat Muhammad Abid al-Jabiri dalam telaah
epistemologi burhani sinergi nalar Islam. Living Islam: Journal of Islamic Discourses, 7(2), 210-
224.

Hanim, Lathifah, Romi Mesra, Siti Habsari Pratiwi, Prihastini Oktasari Putri, Reni Marlena, Nurul
Zuriah, Qorina Widadiyah, dkk. “Metode Penelitian Pendidikan (Teori dan Aplikasi Penelitian di
Bidang Pendidikan) PT. MIFANDI MANDIRI DIGITAL,” t.t.

Hayati, Nurfitriani. “EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN ISLAM °‘ABED AL-JABIRI DAN
IMPLIKASINYA BAGI PEMIKIRAN KEISLAMAN.” Islam Realitas: Journal of Islamic &
Social Studies 3, no. 1 (15 Juli 2017): 65. https://doi.org/10.30983/islam_realitas.v3il.211.

Islam, Pendidikan, Prespektif Filsafat, Aljabiri Sukkan, Arya Putra, dan Sukkan Arya Putra.
“PENDIDIKAN ISLAM PRESFEKTIF FILSAFAT ALJABIRL” Jurnal Pendidikan dan
Keagamaan. Vol. 10, 2022.

“Khairul Mujahidi,” t.t.

Na’im, Zaedun. “Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri.” TRANSFORMATIF 5, no. 2
(30 Oktober 2021): 163—76. https://doi.org/10.23971/tf.v512.2774.

Prilianto, Figo, Rizal Nurzain, dan Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung.
“RELEVANSI EPISTEMOLOGI AL-JABIRI TERHADAP KURIKULUM PENDIDIKAN
AGAMA ISLAM DI INDONESIA.” ACINTYA: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama. Vol.
1,2025.

Sanusi, Anwar, dan M Ag. “SEJARAH PEMIKIRAN MUSLIM KONTEMPORER,” t.t.

Zakiy, A., Saputra, E., & Ulfah, M. (2024). Konstruksi Nalar Arab Dalam Buku Takwin Al-Aql Al-
Araby Karya Muhammad Abid Al-Jabiri. Multidisciplinary Indonesian Center Journal
(MICJO), 1(1), 469-481.

116 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.28145

