
 Original Research 
 

EL-FIKR: 
Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam 

 Vol. 6. No. 2, Desember  2025, 129-141 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr 

 

Copyright © 2025 Diniarti, Sandra, et. al 
This work is licensed under  Lisensi Atribusi Creative Commons 

   
 

METODE BERPIKIR KRITIS DALAM MENILAI TEORI EKONOMI MODERN 
DARI SUDUT PANDANG FILSAFAT ISLAM 

 
Fadhilah Arum Budi1, Muhammad Ariq Ulin Nuha2, Sandra Diniarti3, Muhammad Hudzaifah 
Al-Zamzamy 4, Kevin Wijaya Tandriano5, Taufiq Kurniawan6 
 

1 Universitas  Negeri Surabaya ; 25081194148@mhs.unesa.ac.id  

2 Universitas  Negeri Surabaya; 25081194005@mhs.unesa.ac.id  

3 Universitas  Negeri Surabaya; 25081194018@mhs.unesa.ac.id 

4 Universitas  Negeri Surabaya; 25081194083@mhs.unesa.ac.id 

5 Universitas  Negeri Surabaya; 25081194122@mhs.unesa.ac.id 

6 Universitas  Negeri Surabaya;taufiqkurniawan@unesa.ac.id 

 

DOI: https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085 

Submission: 20-11-2025 Accepted: 28-12-2025 Published: 30-12-2025 

Cite this 
article: 

Diniarti, Sandra, Taufiq Kurniawan, Fadhilah Arum Budi, Kevin 
Wijaya Tandriano, Muhammad Hudzaifah Al Zamzamy, and 
Muhammad Ariq Ulin Nuha. “METODE BERPIKIR KRITIS 
DALAM MENILAI TEORI EKONOMI MODERN DARI SUDUT 
PANDANG FILSAFAT ISLAM”. EL-FIKR: Jurnal Aqidah dan 
Filsafat Islam 6, no. 2 (n.d.): 128–141. Accessed December 28, 
2025. https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/
32085. 

 

Abstract:  

This study investigates the use of critical thinking in Islamic philosophy as a basis for assessing 

and evaluating contemporary economic theory. In the Islamic tradition, critical thinking 

focuses not only on logical reasoning but also encompasses spiritual reflection by combining 

reason and revelation as complementary sources of truth. Through this approach, Islamic 

economics is able to provide an in-depth critique of the basic assumptions of modern 

economics, such as the concept of homo economicus, the secularization of knowledge, and the 

materialistic orientation that positions humans as purely rational beings without considering 

moral, ethical, and transcendental dimensions. Furthermore, this study examines the 

epistemological foundations of Islamic economics, which are derived from revelation, reason, 

social reality, and the historical experience of the people, thus giving rise to a holistic and 

humanistic system of thought. Ethics, social justice, sustainability, and the value of welfare are 

at the core of Islamic economic practice, in contrast to conventional approaches that tend to 

emphasize efficiency and wealth accumulation. Based on an analysis of academic literature, 

this study confirms that Islamic economics not only functions as a critique of the global system 

http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/32085
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/32085


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

130 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085  

but also offers a transformative alternative that is more just, balanced, and aligned with the 

goals of humanity and the needs of modern civilization. 

Keyword: Critical Thinking, Islamic Economics, Islamic Philosophy, Homo Economicus, 

Materialism, Epistemology 

 
 

1. PENDAHULUAN 

 Teori ekonomi modern telah menjadi rujukan utama dalam pengambilan keputusan 

kebijakan ekonomi di kancah internasional. Teori ekonomi masa kini telah menjadi acuan 

utama saat membuat kebijakan ekonomi di tingkat dunia. Namun, pendekatan ini sering 

didasari oleh asumsi yang terbatas, seperti pandangan bahwa manusia adalah makhluk 

rasional yang hanya mencari keuntungan materi. Sistem pasar bebas yang mengutamakan 

efisiensi sering tidak memperhatikan aspek keadilan sosial. Dalam hal ini, filosofi Islam 

memberikan cara berpikir yang berbeda dengan metode kritis yang tidak hanya 

menggunakan logika, tetapi juga mempertimbangkan nilai-nilai spiritual dan wahyu.  

Pemikiran kritis dalam Islam adalah bagian penting dari tradisi ilmiah yang 

menekankan betapa pentingnya menggunakan akal, merenung, dan berpikir tentang 

kenyataan hidup. Dalam bidang ekonomi, pendekatan ini digunakan untuk menilai kembali 

asumsi, cara, dan tujuan dari teori ekonomi modern. Ekonomi Islam tidak hanya mengecam 

sistem yang ada, tetapi juga menawarkan kerangka pengetahuan dan moral yang lebih 

lengkap, dengan tujuan utama menciptakan sistem ekonomi yang adil, terbuka, dan 

berkelanjutan.  

Perkembangan ekonomi saat ini yang berasal dari pemikiran rasional Barat telah 

mempengaruhi cara orang melihat kehidupan dan kesejahteraan. Dalam ekonomi yang 

umum, manusia sering dianggap hanya sebagai entitas material yang dinilai dari efisiensi, 

produktivitas, dan kekayaan. Namun, pola pikir ini mengabaikan dimensi spiritual, moral, 

dan makna yang lebih dalam dari eksistensi manusia. Hal ini mengarah pada berbagai 

masalah global seperti ketidakadilan sosial, eksploitasi sumber daya alam, dan hilangnya 

nilai-nilai kemanusiaan dalam pasar bebas. Dalam konteks ini, filosofi Islam menawarkan 

pendekatan yang memadukan wahyu dan akal.  

Berpikir kritis dalam pandangan Islam bukan hanya melibatkan kemampuan logis 

untuk menemukan kebenaran, tetapi juga merupakan proses refleksi yang menghubungkan 

akal, hati, dan nilai-nilai ketuhanan. Seperti yang dijelaskan, berpikir kritis dalam Islam 

membutuhkan kombinasi antara tafakkur (renungan rasional) dan tadabbur (renungan 

spiritual) terhadap tanda-tanda kebesaran Allah1. Jadi, berpikir kritis tidak hanya tentang 

 
1 Desi Maya Saputri, “Dasar-Dasar Pemikiran Ekonomi Islam: Analitis Kritis Terhadap Pemikiran Muhammad 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

131 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085  

memeriksa fakta, tetapi juga melibatkan pertimbangan etis dan tujuan hidup manusia. 

Pendekatan ini menjadi dasar untuk ekonomi Islam dalam menilai teori-teori ekonomi 

modern, terutama dalam memahami hakikat manusia, keadilan, dan kesejahteraan. 

Dalam pandangan filsafat Islam, ekonomi bukanlah hal yang berdiri sendiri, melainkan 

bagian dari jaringan pengetahuan yang terhubung satu sama lain. Ekonomi Islam muncul 

sebagai cara untuk mengembalikan nilai-nilai moral dalam aktivitas ekonomi, agar tidak 

hanya terfokus pada aspek formal saja2. Oleh karena itu, saat menganalisis teori-teori 

ekonomi modern, kita perlu melihat lebih dari sekadar logika, tapi juga memahami dasar 

filosofisnya: bagaimana manusia, pemahaman tentang kebahagiaan, dan tujuan hidup 

dipandang. Di sini, berpikir kritis dalam Islam sangat penting, karena hal ini mendorong 

orang untuk tidak hanya memikirkan hal-hal duniawi, tetapi juga nilai-nilai yang diajarkan 

oleh Tuhan.  

Pentingnya penelitian ini terletak pada banyaknya teori ekonomi modern yang tampak 

netral secara ilmiah, padahal sebenarnya didasari oleh pandangan sekuler. Filsafat Islam 

menolak pemisahan antara dunia fisik dan spiritual, karena keduanya saling berkaitan 

dalam konsep tauhid. Dengan pendekatan kritis yang berlandaskan tauhid, umat Islam dapat 

mengembangkan ilmu ekonomi yang tidak hanya efisien secara teknis, tetapi juga adil dan 

memiliki makna secara spiritual. 

 Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan menggunakan metode studi 

literatur. Data dikumpulkan dari berbagai sumber akademik yang membahas ekonomi 

Islam, filsafat Islam, serta kritik terhadap ekonomi konvensional. Analisis dilakukan secara 

tematik, dengan membagi pembahasan ke dalam lima fokus utama: konsep berpikir kritis 

dalam Islam, kritik terhadap asumsi-asumsi dasar ekonomi modern, epistemologi ekonomi 

Islam, moralitas dan humanisasi dalam ekonomi, serta kritik terhadap materialisme dalam 

ekonomi. 

 Pendekatan analisis ini bersifat interpretatif dan komparatif, bertujuan untuk 

mengidentifikasi perbedaan mendasar antara paradigma ekonomi modern dan ekonomi 

Islam. Penelitian juga mengintegrasikan pandangan dari berbagai tokoh dan literatur untuk 

memperkaya perspektif serta menguatkan argumentasi. 

 

2. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

2.1. Konsep Berpikir Kritis dalam Islam 

Pemikiran kritis dalam Islam melibatkan cara menilai kebenaran tidak hanya dari 

logika, tetapi juga dari sisi spiritual. Proses ini didasarkan pada ajaran Al-Qur’an yang 

 
Dalam Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam,” Al-Iqtishod 8, no. 2 (2020): 81–90. 
2 Adiwarman A. Karim, Ekonomi Mikro Islami (Jakarta: Rajawali Pers, 2010). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

132 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085  

mendorong orang untuk merenungkan dan memahami tentang ciptaan Tuhan. Dengan kata 

lain, berpikir kritis dalam Islam adalah gabungan antara akal dan wahyu untuk mencari 

kebenaran yang sebenarnya.  

Dalam tradisi intelektual Islam di Indonesia, dikatakan bahwa berpikir kritis dalam 

ekonomi Islam harus dimulai dengan kesadaran bahwa manusia adalah makhluk yang 

spiritual dan sosial3. Berpikir kritis tidak hanya melihat aspek teknis dari teori ekonomi, 

tetapi juga harus memperhatikan nilai-nilai etika dan moral.  

Beberapa penelitian mengatakan bahwa ekonomi Islam memiliki tiga pendekatan 

dalam cara berpikir: Mazhab Baqir Sadr, Mazhab Mainstream, dan Mazhab Alternatif-Kritis4. 

Ketiga pendekatan ini mendorong kita untuk meninjau kembali asumsi, metode, dan tujuan 

ekonomi agar selaras dengan nilai-nilai Islam. Selain itu, ada pandangan bahwa Islam tidak 

hanya mengatur cara beribadah, tetapi juga mengajak umat untuk memahami masalah sosial 

dan ekonomi dengan cara yang kritis5.  

Dalam praktik ekonomi di Indonesia, muncul banyak kritik terhadap perbankan 

syariah dari para akademisi lokal yang menekankan bahwa praktik murabahah sering kali 

hanya mengganti istilah tanpa mengubah isinya, sehingga masih mirip dengan sistem 

bunga6. Kritik ini menunjukkan bahwa berpikir kritis dalam Islam mencakup penilaian 

terhadap praktik yang ada agar tetap sesuai dengan maqasid syariah dan prinsip keadilan. 

Ada pendapat yang mengatakan bahwa akal dalam Islam digunakan untuk 

memahami tanda-tanda Tuhan, namun tetap perlu arahan dari wahyu agar tidak terjebak 

dalam pandangan sekuler7. Oleh karena itu, berpikir kritis dalam Islam adalah pendekatan 

untuk menggabungkan logika dan spiritualitas, di mana segala sesuatu yang terlihat harus 

sejalan dengan nilai-nilai moral yang diajarkan oleh Allah SWT.  

Selain itu, ada juga yang berpendapat bahwa ilmu ekonomi dalam Islam selalu 

mengandung nilai, karena ketika ekonomi modern dibangun atas dasar sekularisme, etika 

akan terpisah dari pasar8. Di sisi lain, pemikiran kritis dalam Islam berlandaskan pada tauhid 

al-ma’rifah, yang berarti semua aspek kehidupan harus menghargai keadilan, keseimbangan, 

dan tanggung jawab kepada Tuhan.  

Filsafat Islam juga mengajarkan bahwa berpikir kritis harus bersifat reflektif, 

menyeluruh, dan berfokus pada kebijaksanaan. Pandangan Ibnu Khaldun menekankan 

 
3 Desi Maya Saputri, “Dasar-Dasar Pemikiran Ekonomi Islam: Analitis Kritis Terhadap Pemikiran Muhammad 

Dalam Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam,” Al-Iqtishod 8, no. 2 (2020): 81–90. 
4 Agustin, A. K., Simanungkalit, C. E. D. S., Nabila, S., & Zein, A. W., “Konsep Dasar Ekonomi Islam dan 

Implikasinya Bagi Filsafat Ekonomi Modern,” Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik 2, no. 1 (2025): 490–501. 
5 Salimiya, “Ekonomi Islam dan Fenomena Sosial-Ekonomi,” 2022. 
6 Estuningtyas, R. D., “Konsep Riba dalam Sistem Ekonomi Islam: Tinjauan Kritis Atas Pemikiran Timur Kuran,” 

Al-Musyarakah: Jurnal Ekonomi Islam (2024). 
7 M. Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi (Jakarta: LP3ES, 1989). 
8 M. Amin Aziz, Ekonomi Islam: Analisis Teori dan Praktik (Yogyakarta: UII Press, 2015). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

133 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085  

bahwa pengetahuan yang bermanfaat adalah yang membantu manusia mencapai kebaikan 

sosial. Jadi, berpikir kritis dalam Islam tidak hanya terbatas pada logika, tetapi juga 

mencakup kesadaran moral untuk memperbaiki cara hidup. 

Berdasarkan pemahaman ini, cara berpikir kritis dalam ekonomi Islam tidak hanya 

berhenti pada ide dasar tentang menggabungkan wahyu dan akal, tetapi juga bertujuan 

untuk memberikan penilaian yang menyeluruh terhadap teori, praktik, dan kebijakan 

ekonomi yang ada. Ini menunjukkan bahwa berpikir kritis tidak dimaksudkan untuk 

menolak semua hal yang modern, tetapi lebih untuk memilih dan mengarahkan ilmu agar 

tetap terfokus pada tauhid, keadilan, dan kebaikan bagi masyarakat. Dengan demikian, 

proses berpikir kritis dalam ekonomi Islam dapat menjadi landasan untuk mengembangkan 

ilmu yang tidak hanya berdasarkan logika dan pengalaman, tetapi juga beretika dan 

mengandung dimensi spiritual.9 

  

 

2.2. Kritik terhadap Asumsi Dasar Ekonomi Modern 

Ekonomi saat ini sering kali tidak bisa menjelaskan secara lengkap tentang manusia 

karena hanya melihatnya sebagai makhluk yang berpikir logis. Pandangan ini mendapat 

kritik karena tidak memperhatikan tanggung jawab moral. Di sisi lain, filsafat Islam 

menganggap nilai keadilan dan keseimbangan sebagai hal penting dalam kegiatan ekonomi.  

Ekonomi Islam memberikan kritik yang mendalam terhadap prinsip-prinsip dasar 

dalam ekonomi modern, terutama pada pandangan yang menganggap manusia sebagai 

individu yang rasional dan mengutamakan kekayaan sebagai tujuan utama hidup. Penelitian 

menunjukkan bahwa dalam pandangan Islam, manusia bukan hanya makhluk fisik, tetapi 

juga makhluk spiritual yang memiliki tanggung jawab sosial.10 Selain itu, ada pemikiran 

bahwa ekonomi biasa lahir dari cara hidup yang menekankan pikiran dan kepentingan 

pribadi, sementara ekonomi Islam muncul dari kesadaran sebagai pemimpin yang 

bertanggung jawab kepada Tuhan dan masyarakat.11 Kritik ini menunjukkan bahwa 

pemahaman ekonomi modern terlalu sempit mengenai manusia dan arti hidupnya.  

Penelitian ilmiah memperkuat kritik ini dengan menjelaskan bahwa konsep manusia 

sebagai makhluk rasional adalah pandangan yang terlalu sederhana dan tidak 

menggambarkan kompleksitas individu.12 Oleh karena itu, dasar-dasar ekonomi modern 

perlu ditinjau kembali untuk mencegah munculnya sistem yang merugikan dan tidak 

 
9 Adiwarman A. Karim, Ekonomi Mikro Islami (Jakarta: Rajawali Pers, 2016), 33. 
10 Desi Maya Saputri, “Dasar-Dasar Pemikiran Ekonomi Islam: Analitis Kritis Terhadap Pemikiran Muhammad 

Dalam Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam,” Al-Iqtishod 8, no. 2 (2020): 81–90. 
11 M. Amin Aziz, Ekonomi Islam: Analisis Teori dan Praktik (Yogyakarta: UII Press, 2015). 
12 I. Mawardi & I. Sawati, “Relevansi Ekonomi Islam terhadap Tantangan Ekonomi Modern Gagasan Abdul 

Mannan,” JIESP: Journal of Islamic Economics Studies and Practices (2025). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

134 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085  

berkelanjutan. 

Teori ekonomi baru yang banyak dianut saat ini melihat manusia sebagai homo 

economicus, yaitu orang yang berpikir logis dan selalu mencari keuntungan untuk dirinya 

sendiri. Penjelasan dari para akademisi mengungkapkan bahwa pandangan ini terlalu 

sederhana karena tidak memperhitungkan sisi moral dan spiritual dari manusia.13 Filsafat 

Islam menolak pandangan ini karena tidak mencerminkan sifat asli manusia sebagai 

pemimpin di bumi. Dalam ajaran Islam, manusia memiliki tanggung jawab tidak hanya untuk 

dirinya sendiri, tetapi juga untuk masyarakat dan Tuhan. Fokus pada kepentingan individu 

dalam ekonomi baru sering menghasilkan sistem yang tidak adil dan cenderung 

mengeksploitasi orang lain.  

Analisis lainnya menunjukkan bahwa krisis ekonomi, baik lokal maupun global, 

sebenarnya muncul dari cara berpikir yang memisahkan nilai-nilai dari ilmu pengetahuan.14 

Saat pasar diutamakan, moralitas sering diabaikan. Oleh karena itu, kritik terhadap dasar-

dasar ekonomi modern harus dimulai dengan mempertanyakan pandangan hidup yang 

mendasarinya, yang berasal dari pemikiran sekuler, individualis, dan materialis. Pemikiran 

kritis dalam Islam menolak pandangan ini dan memberikan alternatif yang mengutamakan 

keadilan, keseimbangan, dan kesejahteraan untuk semua.  

Dalam bidang filsafat pengetahuan, ada penjelasan bahwa ilmu pengetahuan modern 

kehilangan arah spiritualnya karena menolak hubungan antara ilmu dan wahyu.15 Ekonomi 

tradisional menjadi alat tanpa tujuan moral. Dengan cara berpikir kritis yang didasarkan 

pada Islam, ilmu ekonomi dapat diarahkan kembali ke tujuan aslinya, yaitu menciptakan 

keadilan sosial dan berkah. Jadi, kritik terhadap teori ekonomi modern tidak hanya soal 

efisiensi pasar, tetapi juga cara berpikir yang menjadi dasarnya. 

Pemikiran tentang pengetahuan dalam ekonomi Islam tidak hanya melihat dari mana 

pengetahuan itu berasal, tetapi juga bagaimana cara mengujinya dan menerapkannya dalam 

kehidupan sosial dan ekonomi agar tetap sesuai dengan tujuan syariah. Dalam cara berpikir 

ilmiah Islam, sesuatu disebut benar jika sejalan dengan wahyu dan membawa kebaikan 

nyata bagi manusia.16 Jadi, dalam menjalankan ekonomi tidak boleh hanya bergantung pada 

teori-teori modern yang tidak memiliki nilai. Prinsip ini menunjukkan bahwa ilmu ekonomi 

Islam bukan hanya hasil pemikiran manusia, tetapi merupakan kerangka etis yang harus 

fokus pada kemanusiaan, keadilan, dan keberlanjutan sosial. Dengan kata lain, pengetahuan 

ekonomi Islam tidak hanya bersifat teori, tetapi juga menjadi dasar moral untuk praktik 

ekonomi yang memperhatikan keseimbangan antara kehidupan dunia dan akhirat. 

 

 
13 M. Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi (Jakarta: LP3ES, 1989). 
14 Fadhilah, N., “Liberasi dan Permasalahan Ekonomi,” Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam 3 (2022): 61–76. 
15 Gunawan, “Maqasid Syariah dalam Ekonomi Islam,” Jurnal Ekonomi Syariah Indonesia 5, no. 1 (2017). 
16 M. Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi (Jakarta: LP3ES, 1989). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

135 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085  

2.3. Epistemologi Ekonomi Islam 

Dalam perspektif ekonomi Islam, epistemologi menjawab pertanyaan penting: dari 

mana asal pengetahuan ekonomi dan bagaimana kita bisa memastikan bahwa pengetahuan 

itu sesuai dengan Islam. Dijelaskan bahwa di dalam pandangan Islam, Allah adalah sumber 

pengetahuan yang paling utama, sementara manusia mendapatkan pemahaman melalui 

pikiran, pengalaman nyata, dan wahyu yang ada dalam Al-Qur’an serta Sunnah.17  

Epistemologi dalam ekonomi Islam dibangun di atas dasar wahyu, pemikiran, dan 

pengalaman sejarah umat Islam. Penelitian menunjukkan ada tiga aliran utama dalam 

epistemologi ekonomi Islam: Aliran Baqir Sadr yang berkeyakinan bahwa ekonomi Islam 

dan ekonomi biasa bertentangan karena perbedaan filosofi yang mendasar; Aliran 

Mainstream yang mengakui beberapa asumsi ekonomi, tetapi tetap memperhatikan nilai-

nilai saat membuat keputusan; dan Aliran Alternatif-Kritis yang meminta penilaian ilmiah 

terhadap teori-teori ekonomi Islam yang ada.18 Ketiga aliran ini menunjukkan bahwa 

ekonomi Islam bukan hanya sekadar sebuah sistem norma, tetapi juga bidang ilmu yang 

terbuka untuk kritik dan pengujian.  

Dalam praktiknya di Indonesia, epistemologi ekonomi Islam juga dihubungkan 

dengan penerapan maqasid syariah, sehingga diperlukan metodologi yang kuat agar tidak 

disalahgunakan.19 Dengan cara demikian, epistemologi ekonomi Islam harus memiliki dasar 

metodologis yang jelas dan terbuka terhadap pengujian ilmiah. 

Epistemologi ekonomi Islam dimulai dengan menghubungkan berbagai cara untuk 

mendapatkan pengetahuan, seperti wahyu, akal, dan pengalaman sejarah. Pendapat di dunia 

akademis mengatakan bahwa Allah adalah sumber pengetahuan yang sempurna, sementara 

manusia mendapatkan pengetahuan dengan menggunakan akal dan pengalaman, tetapi 

tetap mengikuti petunjuk dari wahyu.20 Jadi, ilmu ekonomi Islam selalu terkait dengan nilai-

nilai etika dan moral.  

Cara pandang ini sangat berbeda dengan cara berpikir Barat yang lebih menekankan 

pada objektivitas tanpa melihat nilai-nilai yang ada. Dalam ekonomi Islam, objektivitas tidak 

bisa dipisahkan dari moral, dan harus jujur dalam menilai kenyataan dengan 

mempertimbangkan keadilan dan tanggung jawab sosial. Pemikiran dari Mazhab Baqir Sadr, 

arus utama, dan pendekatan alternatif-kritis menunjukkan perbedaan ide dalam ekonomi 

Islam yang tetap bisa diuji secara ilmiah tanpa melupakan prinsip tauhid. Dengan berpikir 

secara kritis, ekonomi Islam tidak terjebak dalam aturan yang kaku, tetapi terus berkembang 

melalui hubungan antara akal dan wahyu. 

 
17 M. Amin Aziz, Ekonomi Islam: Analisis Teori dan Praktik (Yogyakarta: UII Press, 2015). 
18 Agustin, A. K., Simanungkalit, C. E. D. S., Nabila, S., & Zein, A. W., “Konsep Dasar Ekonomi Islam dan 

Implikasinya Bagi Filsafat Ekonomi Modern,” Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik 2, no. 1 (2025): 490–501. 
19 Gunawan, “Maqasid Syariah dalam Ekonomi Islam,” Jurnal Ekonomi Syariah Indonesia 5, no. 1 (2017). 
20 M. Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi (Jakarta: LP3ES, 1989). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

136 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085  

Epistemologi ekonomi Islam pada intinya bukan hanya mengatur cara ilmu ekonomi 

dikembangkan, tetapi juga memastikan bahwa semua ide, teori, dan praktiknya sesuai 

dengan aturan syariah. Dalam konteks ini, pengetahuan ekonomi dianggap valid jika datang 

dari wahyu, diperkuat dengan pemikiran, dan memberikan manfaat yang sesuai dengan 

tujuan syariat.21 Oleh karena itu, ekonomi Islam tidak dapat dipisahkan dari nilai-nilai moral, 

spiritual, dan aspek ketuhanan yang mendasari semua aktivitas manusia. 

 

 

2.4. Moralitas dan Humanisasi Ekonomi 

Ekonomi Islam melihat moral sebagai hal yang sangat penting, bukan hanya 

tambahan. Penelitian menunjukkan bahwa zakat, larangan riba, dan cara membagi kekayaan 

adalah alat moral untuk mengurangi kesenjangan antara orang kaya dan miskin, bukan 

hanya cara untuk mengumpulkan harta.22 Hal ini sejalan dengan gagasan Ekonomi Moral 

Islam yang menekankan pentingnya etika dalam menjalankan bisnis.  

Dasar dari sistem ekonomi Islam adalah moral dan kemanusiaan. Literatur 

menjelaskan bahwa ekonomi Islam menolak semua bentuk penyalahgunaan, penghasilan 

yang tidak adil, dan ketidakadilan yang muncul dari pasar bebas yang tidak terkontrol.23 

Sebaliknya, sistem ini menekankan keadilan dalam membagi kekayaan, melindungi orang-

orang yang lemah, dan rasa tanggung jawab kepada masyarakat. Alat-alat seperti zakat, 

larangan riba, dan etika dalam bisnis bukan sekadar teknik, tetapi adalah cerminan nilai-

nilai spiritual yang menempatkan manusia sebagai wakil Tuhan di dunia.  

Moral dalam ekonomi Islam tidak hanya soal tindakan individu, tetapi juga 

bagaimana sistem dibangun. Beberapa penulis mengkritik liberalisme karena tidak 

memperhatikan nilai-nilai kemanusiaan.24 Dalam ekonomi Islam, setiap aktivitas ekonomi 

harus mencerminkan kejujuran, keadilan, dan tanggung jawab kepada masyarakat. Proses 

menghumanisasi ekonomi ini tidak ada dalam sistem kapitalis yang sepenuhnya.  

Filsafat Islam menekankan pentingnya moral sebagai dasar utama untuk aktivitas 

ekonomi. Banyak yang berpendapat bahwa zakat, larangan riba, dan distribusi kekayaan 

bukan hanya alat keuangan, tetapi juga mencerminkan nilai etika untuk menciptakan 

keadilan sosial. Pandangan ini sejalan dengan ide bahwa ekonomi Islam bukan hanya sebuah 

sistem ekonomi, tetapi juga gerakan moral untuk membangun masyarakat yang lebih baik.25 

Dengan demikian, kegiatan ekonomi dalam kerangka Islam bertujuan untuk menciptakan 

 
21 Gunawan, “Maqasid Syariah dalam Ekonomi Islam,” Jurnal Ekonomi Syariah Indonesia 5, no. 1 (2017). 
22 I. Mawardi & I. Sawati, “Relevansi Ekonomi Islam terhadap Tantangan Ekonomi Modern Gagasan Abdul 

Mannan,” JIESP (2025). 
23 Salimiya, “Ekonomi Islam dan Fenomena Sosial-Ekonomi,” 2022. 
24 Fadhilah, N., “Liberasi dan Permasalahan Ekonomi,” Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam 3 (2022). 
25 M. Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi (Jakarta: LP3ES, 1989). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

137 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085  

kebaikan untuk semua orang, bukan hanya untuk mengumpulkan kekayaan bagi diri sendiri 

atau kelompok tertentu. 

Dengan demikian, moralitas ekonomi Islam tidak hanya dipahami sebatas aturan 

normatif, tetapi juga sebagai kerangka transformasi sosial untuk menciptakan kesejahteraan 

yang berkelanjutan. Nilai moral dan kemanusiaan dalam ekonomi Islam menuntut agar 

setiap aktivitas ekonomi diarahkan pada kemaslahatan dan menghindari segala bentuk 

ketidakadilan struktural, termasuk eksploitasi ekonomi yang menyebabkan kesenjangan 

sosial. Hal ini memperkuat pandangan bahwa ekonomi Islam merupakan sistem nilai yang 

berorientasi pada keadilan distributif serta keseimbangan sosial, sebagaimana ditegaskan 

melalui konsep bahwa ekonomi Islam menolak liberalisme ekonomi yang mengabaikan 

aspek kemanusiaan26. 

 

2.5. Kritik terhadap Materialisme Ekonomi 

Materialisme dalam ekonomi dipahami sebagai pandangan yang tidak 

memperhatikan nilai-nilai spiritual dan hanya fokus pada pengumpulan kekayaan fisik. 

Pandangan ini tidak diterima dalam filsafat Islam karena mengabaikan aspek moral dan 

tanggung jawab sosial. Keadilan dan kebaikan bersama adalah tujuan utama ekonomi Islam, 

bukan hanya pertumbuhan kekayaan fisik.27 Sementara itu, pasar bebas yang tidak teratur 

sering mengarah pada pengumpulan kekayaan yang tidak adil dan eksploitasi sumber daya, 

sehingga menciptakan ketidakadilan sosial. 28Kritik ini menunjukkan bahwa ekonomi Islam 

menawarkan cara yang lebih manusiawi dan lebih memperhatikan kesejahteraan nyata.  

Materialisme dalam ekonomi dianggap sebagai penyebab utama dari ketidakadilan 

dan krisis spiritual. Sistem kapitalis yang fokus pada pengumpulan kekayaan dan 

pertumbuhan tanpa batas akhirnya bisa menyebabkan ketidaksetaraan sosial dan 

kerusakan lingkungan. 29Ekonomi Islam memberikan solusi dengan mengutamakan keesaan 

Tuhan sebagai dasar, keadilan sebagai prinsip penting, dan kebaikan bersama sebagai fokus 

kebijakan. Penolakan terhadap materialisme juga mencakup penolakan terhadap gaya hidup 

konsumtif dan penimbunan harta, serta mendorong pembagian kekayaan yang lebih adil 

melalui cara-cara seperti zakat dan wakaf.  

Materialisme ekonomi mendorong orang untuk hidup dengan cara yang hanya ingin 

memenuhi keinginan dan menghabiskan barang-barang, yang pada akhirnya membuat 

mereka merasa kosong secara moral. Kebahagiaan yang sejati tidak datang dari barang-

 
26 Fadhilah, N., “Liberasi dan Permasalahan Ekonomi,” Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam 3 (2022): 61–76. 
27 Agustin, A. K., Simanungkalit, C. E. D. S., Nabila, S., & Zein, A. W., “Konsep Dasar Ekonomi Islam dan 

Implikasinya Bagi Filsafat Ekonomi Modern,” Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik 2, no. 1 (2025): 490–501. 
28 Fadhilah, N., “Liberasi dan Permasalahan Ekonomi,” Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam 3 (2022): 61–76. 
29 I. Mawardi & I. Sawati, “Relevansi Ekonomi Islam terhadap Tantangan Ekonomi Modern Gagasan Abdul 

Mannan,” JIESP: Journal of Islamic Economics Studies and Practices (2025). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

138 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085  

barang fisik, melainkan dari kedekatan kepada Tuhan dan berkah dalam hidup. 30 

Dalam konteks filsafat pengetahuan, ilmu modern kehilangan arah metafisiknya 

karena menolak hubungan antara ilmu dan wahyu.31 Sebaliknya, ekonomi Islam berusaha 

mengembalikan aspek kesucian tersebut dengan mengandalkan keesaan Tuhan sebagai 

dasar pemahaman dan nilai. Dengan berpikir secara kritis, umat Islam dapat menolak 

dominasi ekonomi materialistik dan menciptakan sistem yang lebih adil dan berkelanjutan. 

Dengan demikian, kritik terhadap materialisme ekonomi bukan hanya bersifat 

normatif-moral, tetapi juga merupakan upaya sistematis untuk mengembalikan orientasi 

ekonomi agar tetap terikat pada tujuan kemaslahatan dan keadilan sosial. Ekonomi Islam 

hadir sebagai koreksi terhadap paradigma modern yang memisahkan kekayaan dari 

tanggung jawab moral dan teologis, sehingga setiap aktivitas ekonomi harus berlandaskan 

nilai ketuhanan, kemanusiaan, dan keseimbangan sosial. Pandangan ini sejalan dengan 

pemikiran yang menegaskan bahwa transformasi sosial ekonomi dalam Islam tidak dapat 

dipisahkan dari nilai spiritual dan moralitas publik sebagai landasan sistem ekonomi yang 

beradab.32 

3. KESIMPULAN 

 Metode berpikir kritis dalam Islam memberikan cara yang lengkap untuk menilai ide-

ide ekonomi yang ada sekarang. Cara ini menggabungkan logika dan nilai-nilai spiritual, 

dengan menggunakan akal dan wahyu sebagai sumber kebenaran. Dari sudut ini, ekonomi 

Islam dapat memperbaiki asumsi dasar dari ekonomi tradisional yang seringkali sempit, 

seperti pandangan tentang manusia sebagai makhluk yang hanya mementingkan uang dan 

perhatian pada hal-hal fisik, sekaligus menawarkan sistem yang lebih menghargai manusia 

dan kesejahteraan yang sesungguhnya.  

Pemahaman ekonomi dalam Islam didasarkan pada wahyu, akal sehat, dan 

pengalaman sejarah, serta siap untuk diuji secara ilmiah. Nilai-nilai etika dan kemanusiaan 

sangat penting dalam ekonomi Islam, yang terlihat melalui praktik seperti zakat, pelarangan 

riba, dan pembagian kekayaan sesuai nilai-nilai spiritual. Maka dari itu, ekonomi Islam tidak 

hanya mengkritik sistem yang ada, tetapi juga menawarkan solusi berarti untuk tantangan 

ekonomi di dunia saat ini.  

Nilai-nilai moral dan kemanusiaan menjadi hal terpenting dalam sistem ekonomi 

Islam. Dengan cara-cara seperti zakat, wakaf, dan perbankan syariah, ekonomi Islam 

bertujuan untuk menciptakan kesejahteraan yang merata bagi semua orang. Dengan 

demikian, ekonomi Islam bukan hanya mengkritik sistem yang ada, tetapi juga menyediakan 

 
30 M. Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi (Jakarta: LP3ES, 1989). 
31 Gunawan, “Maqasid Syariah dalam Ekonomi Islam,” Jurnal Ekonomi Syariah Indonesia 5, no. 1 (2017). 
32 M. Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi (Jakarta: LP3ES, 1989). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

139 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085  

alternatif filosofis untuk tantangan etika dan ekonomi yang dihadapi dunia sekarang ini.  

Ketika menganalisis dari sudut pandang filsafat Islam, ditekankan bahwa tujuan 

ekonomi tidak hanya untuk pertumbuhan, tetapi juga untuk mencapai keseimbangan antara 

kebutuhan dunia dan spiritual, antara kepentingan individu dan masyarakat, serta antara 

efisiensi dan keadilan. Pandangan ini sejalan dengan ajaran Islam yang melihat manusia 

sebagai khalifah yang berkewajiban menciptakan kesejahteraan dan keadilan di dunia. 

Secara keseluruhan, kajian ini menunjukkan bahwa ekonomi Islam bukan sekadar 

alternatif teknis, tetapi merupakan paradigma peradaban yang menggabungkan rasionalitas, 

moralitas, dan spiritualitas dalam satu kesatuan epistemik. Dengan landasan tauhid sebagai 

fondasi ontologis, wahyu sebagai sumber epistemologis, dan keadilan sebagai pijakan 

aksiologis, ekonomi Islam menyediakan kerangka pikir yang lebih utuh dalam memahami, 

menata, dan menyelesaikan persoalan ekonomi modern. Keunggulan paradigma ini terletak 

pada kemampuannya menempatkan manusia sebagai subjek bermartabat, bukan sekadar 

agen produksi dan konsumsi. Oleh karena itu, ekonomi Islam tidak hanya relevan untuk 

menjawab problem ketimpangan, eksploitasi, dan komersialisasi nilai hidup, tetapi juga 

menjadi model transformatif yang mampu membangun tatanan ekonomi yang 

berkelanjutan, adil, dan berorientasi pada kemaslahatan jangka panjang. Dengan demikian, 

pendekatan ekonomi Islam dapat menjadi kontribusi intelektual dan praksis bagi 

pembaharuan sistem ekonomi global yang selama ini terlalu terikat pada materialisme dan 

utilitarianisme. 

     Pandangan filosofis ini juga memperkuat urgensi penerapan ekonomi Islam sebagai 

sistem alternatif, bukan hanya sebagai kritik terhadap ekonomi modern. Ekonomi Islam 

menekankan keseimbangan antara aspek material dan spiritual, antara hak dan kewajiban, 

serta antara kepentingan individu dan masyarakat. Dengan demikian, integrasi nilai-nilai 

tauhid, maqasid syariah, dan etika bisnis Islam dapat menjadi dasar untuk membangun 

kebijakan ekonomi yang lebih berkelanjutan, humanis, dan adil. Prinsip-prinsip ini relevan 

untuk menjawab tantangan ekonomi kontemporer, termasuk ketimpangan sosial, 

kemiskinan, degradasi lingkungan, dan krisis moral dalam aktivitas ekonomi. 

 Selain itu, filsafat Islam mengajarkan pentingnya amanah dan tanggung jawab sosial 

sebagai prinsip etika yang harus melekat pada aktivitas ekonomi. Dalam konteks ini, pelaku 

ekonomi baik individu, lembaga, maupun negara diharuskan menghindari praktik yang 

merugikan masyarakat, seperti monopoli, penimbunan komoditas, dan manipulasi harga. 

Pendekatan ini berbeda dengan ekonomi modern yang kerap menganggap tindakan tersebut 

sebagai bagian dari mekanisme pasar. Pemikiran kritis Islam menilai bahwa pasar yang 

dibiarkan tanpa etika justru membuka peluang terjadinya eksploitasi dan ketidakadilan. 

 Konsep maqasid syariah seperti penjagaan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta 

menyediakan kerangka evaluatif untuk menilai apakah suatu kebijakan ekonomi benar-

benar membawa kemaslahatan. Misalnya, kebijakan yang meningkatkan pendapatan 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

140 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085  

nasional tetapi mendorong praktik riba atau eksploitasi sumber daya alam secara berlebihan 

dianggap tidak sejalan dengan tujuan syariah. Oleh karena itu, berpikir kritis dalam filsafat 

Islam mendorong penilaian yang lebih menyeluruh terhadap kebijakan ekonomi dengan 

melihat dampaknya terhadap moralitas publik, keadilan, dan kelestarian lingkungan. 

 Pada praktik ekonomi modern, kebijakan sering disusun menggunakan pendekatan 

teknokratis yang menempatkan pertumbuhan sebagai ukuran utama keberhasilan. Namun, 

pendekatan ini tidak selalu mencerminkan kesejahteraan manusia secara menyeluruh. 

Banyak penelitian ekonomi Islam di Indonesia menunjukkan bahwa kebijakan yang hanya 

berfokus pada pertumbuhan tanpa mempertimbangkan distribusi pendapatan cenderung 

memperlebar kesenjangan sosial. Dalam perspektif filsafat Islam, kesenjangan yang ekstrim 

merupakan bentuk ketidakadilan struktural yang bertentangan dengan prinsip tauhid dan 

maqasid syariah. 

 Salah satu aspek penting dalam filsafat Islam yang dapat memperkaya analisis 

terhadap teori ekonomi modern adalah prinsip tauhid sebagai landasan ontologis dan 

epistemologis. Dalam kajian ekonomi Islam, tauhid bukan sekadar konsep teologis, tetapi 

juga menjadi dasar untuk memahami struktur sosial, tujuan hidup manusia, serta arah 

kebijakan ekonomi. Nilai tauhid menegaskan bahwa segala aktivitas manusia, termasuk 

aktivitas ekonomi, harus diposisikan sebagai bentuk pengabdian kepada Allah dan bertujuan 

menghadirkan kemaslahatan bagi seluruh makhluk. Dengan demikian, kebijakan ekonomi 

tidak boleh dipisahkan dari nilai moral, keadilan, dan keseimbangan sosial. 

Referensi 

Agustin, A. K., Simanungkalit, C. E. D. S., Nabila, S., & Zein, A. W. “Konsep Dasar Ekonomi Islam 
dan Implikasinya Bagi Filsafat Ekonomi Modern.”Jurnal Multidisiplin Ilmu 
Akademik 2, no. 1 (2025): 490–501. https://j-
economics.my.id/index.php/home/article/download/402/468/779 

Aziz, M. A. (2015). Ekonomi Islam: Analisis Teori dan Praktik. Yogyakarta: UII Press, 2015.  
https://press.uii.ac.id/product/ekonomi-islam-analisis-teori-dan-praktik/ 

Estuningtyas, R. D. (2024).  “Konsep Riba dalam Sistem Ekonomi Islam: Tinjauan Kritis Atas 
Pemikiran Timur Kuran.” Al-Musyarakah: Jurnal Ekonomi Islam. 
https://jurnal.uic.ac.id/Al-Musyarakah/article/view/287 

Fadhilah, N. (2022). “Liberasi dan Permasalahan Ekonomi.” Salimiya: Jurnal Studi Ilmu 
Keagamaan Islam 3, no. 2: 61 - 76. https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/salimiya/artic
le/download/686/550/2254 

Gunawan. (2017). “Maqasid Syariah dalam Ekonomi Islam.” Jurnal Ekonomi Syariah 
Indonesia 5, no. 1. https://www.academia.edu/122322639/Maqosid_Syariah_dalam_Ek

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085
https://press.uii.ac.id/product/ekonomi-islam-analisis-teori-dan-praktik/
https://www.academia.edu/122322639/Maqosid_Syariah_dalam_Ekonomi_Islam%5C


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

141 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085  

onomi_Islam\ 

Karim, A. A,. (2010). Ekonomi Mikro Islami. Jakarta: Rajawali Pers. https://www.rajagrafin
do.co.id/produk/ekonomi-mikro-islami/ 

Mawardi, I. & Sawati, I. (2025) “Relevansi Ekonomi Islam terhadap Tantangan Ekonomi 
Modern Gagasan Abdul Mannan.” JIESP: Journal of Islamic Economics Studies and 
Practices. https://doi.org/10.54180/jiesp.2025.4.1.11-23 

Rahardjo, M. D. Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi. Jakarta: LP3ES, 1989. https://book
s.google.com/books/about/Islam_dan_transformasi_sosial_ekonomi.html?id=acTXAAA
AMAAJ 

Salimiya. (2022). Ekonomi Islam dan Fenomena Sosial-Ekonomi. Salimiya:Jurnal Studi Ilmu 
Keagamaan Islam. https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/salimiya/article/download/6
86/550/2254 

Saputri, D. M. (2020). “Dasar-Dasar Pemikiran Ekonomi Islam: Analitis Kritis Terhadap 
Pemikiran Muhammad Dalam Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam.” Al-Iqtishod 8, no. 2 
(2020): 81–90.  https://doi.org/10.37812/aliqtishod.v8i2.159 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085
https://www.academia.edu/122322639/Maqosid_Syariah_dalam_Ekonomi_Islam%5C
https://www.rajagrafindo.co.id/produk/ekonomi-mikro-islami/
https://www.rajagrafindo.co.id/produk/ekonomi-mikro-islami/
https://doi.org/10.37812/aliqtishod.v8i2.159

