Original Research

Vol. 6. No. 2, Desember 2025, 129-141
{ A&\E’ EL-FIKR: P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)
-Em Turnal Aqgidah dan Filsafat Islam https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr

METODE BERPIKIR KRITIS DALAM MENILAI TEORI EKONOMI MODERN
DARI SUDUT PANDANG FILSAFAT ISLAM

Fadhilah Arum Budi!, Muhammad Ariq Ulin Nuha?, Sandra Diniarti3, Muhammad Hudzaifah
Al-Zamzamy 4, Kevin Wijaya Tandriano?, Taufiq Kurniawané

1  Universitas Negeri Surabaya ; 25081194148@mbhs.unesa.ac.id
2 Universitas Negeri Surabaya; 25081194005@mhs.unesa.ac.id
3 Universitas Negeri Surabaya; 25081194018@mbhs.unesa.ac.id
4 Universitas Negeri Surabaya; 25081194083@mbhs.unesa.ac.id
5  Universitas Negeri Surabaya; 25081194122@mbhs.unesa.ac.id
6  Universitas Negeri Surabaya;taufigkurniawan@unesa.ac.id
DOI: https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085
Submission: 20-11-2025 | Accepted: 28-12-2025 Published: 30-12-2025
Cite this Diniarti, Sandra, Taufig Kurniawan, Fadhilah Arum Budi, Kevin
article: Wijaya Tandriano, Muhammad Hudzaifah Al Zamzamy, and
Muhammad Arig Ulin Nuha. “METODE BERPIKIR KRITIS
DALAM MENILAI TEORI EKONOMI MODERN DARI SUDUT
PANDANG FILSAFAT ISLAM’. EL-FIKR: Jurnal Agidah dan
Filsafat Islam 6, no. 2 (n.d.): 128—-141. Accessed December 28,
2025. https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/
32085.
Abstract:

This study investigates the use of critical thinking in Islamic philosophy as a basis for assessing
and evaluating contemporary economic theory. In the Islamic tradition, critical thinking
focuses not only on logical reasoning but also encompasses spiritual reflection by combining
reason and revelation as complementary sources of truth. Through this approach, Islamic
economics is able to provide an in-depth critique of the basic assumptions of modern
economics, such as the concept of homo economicus, the secularization of knowledge, and the
materialistic orientation that positions humans as purely rational beings without considering
moral, ethical, and transcendental dimensions. Furthermore, this study examines the
epistemological foundations of Islamic economics, which are derived from revelation, reason,
social reality, and the historical experience of the people, thus giving rise to a holistic and
humanistic system of thought. Ethics, social justice, sustainability, and the value of welfare are
at the core of Islamic economic practice, in contrast to conventional approaches that tend to
emphasize efficiency and wealth accumulation. Based on an analysis of academic literature,
this study confirms that Islamic economics not only functions as a critique of the global system

Copyright © 2025 Diniarti, Sandra, et. al
This work is licensed under Lisensi Atribusi Creative Commons


http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/32085
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/32085

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

but also offers a transformative alternative that is more just, balanced, and aligned with the
goals of humanity and the needs of modern civilization.

Keyword: Critical Thinking, Islamic Economics, Islamic Philosophy, Homo Economicus,
Materialism, Epistemology

1. PENDAHULUAN

Teori ekonomi modern telah menjadi rujukan utama dalam pengambilan keputusan
kebijakan ekonomi di kancah internasional. Teori ekonomi masa kini telah menjadi acuan
utama saat membuat kebijakan ekonomi di tingkat dunia. Namun, pendekatan ini sering
didasari oleh asumsi yang terbatas, seperti pandangan bahwa manusia adalah makhluk
rasional yang hanya mencari keuntungan materi. Sistem pasar bebas yang mengutamakan
efisiensi sering tidak memperhatikan aspek keadilan sosial. Dalam hal ini, filosofi Islam
memberikan cara berpikir yang berbeda dengan metode kritis yang tidak hanya
menggunakan logika, tetapi juga mempertimbangkan nilai-nilai spiritual dan wahyu.

Pemikiran kritis dalam Islam adalah bagian penting dari tradisi ilmiah yang
menekankan betapa pentingnya menggunakan akal, merenung, dan berpikir tentang
kenyataan hidup. Dalam bidang ekonomi, pendekatan ini digunakan untuk menilai kembali
asumsi, cara, dan tujuan dari teori ekonomi modern. Ekonomi Islam tidak hanya mengecam
sistem yang ada, tetapi juga menawarkan kerangka pengetahuan dan moral yang lebih
lengkap, dengan tujuan utama menciptakan sistem ekonomi yang adil, terbuka, dan
berkelanjutan.

Perkembangan ekonomi saat ini yang berasal dari pemikiran rasional Barat telah
mempengaruhi cara orang melihat kehidupan dan kesejahteraan. Dalam ekonomi yang
umum, manusia sering dianggap hanya sebagai entitas material yang dinilai dari efisiensi,
produktivitas, dan kekayaan. Namun, pola pikir ini mengabaikan dimensi spiritual, moral,
dan makna yang lebih dalam dari eksistensi manusia. Hal ini mengarah pada berbagai
masalah global seperti ketidakadilan sosial, eksploitasi sumber daya alam, dan hilangnya
nilai-nilai kemanusiaan dalam pasar bebas. Dalam konteks ini, filosofi Islam menawarkan
pendekatan yang memadukan wahyu dan akal.

Berpikir kritis dalam pandangan Islam bukan hanya melibatkan kemampuan logis
untuk menemukan kebenaran, tetapi juga merupakan proses refleksi yang menghubungkan
akal, hati, dan nilai-nilai ketuhanan. Seperti yang dijelaskan, berpikir kritis dalam Islam
membutuhkan kombinasi antara tafakkur (renungan rasional) dan tadabbur (renungan
spiritual) terhadap tanda-tanda kebesaran Allah?. Jadi, berpikir kritis tidak hanya tentang

! Desi Maya Saputri, “Dasar-Dasar Pemikiran Ekonomi Islam: Analitis Kritis Terhadap Pemikiran Muhammad

130|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

memeriksa fakta, tetapi juga melibatkan pertimbangan etis dan tujuan hidup manusia.
Pendekatan ini menjadi dasar untuk ekonomi Islam dalam menilai teori-teori ekonomi
modern, terutama dalam memahami hakikat manusia, keadilan, dan kesejahteraan.

Dalam pandangan filsafat Islam, ekonomi bukanlah hal yang berdiri sendiri, melainkan
bagian dari jaringan pengetahuan yang terhubung satu sama lain. Ekonomi Islam muncul
sebagai cara untuk mengembalikan nilai-nilai moral dalam aktivitas ekonomi, agar tidak
hanya terfokus pada aspek formal saja2. Oleh karena itu, saat menganalisis teori-teori
ekonomi modern, kita perlu melihat lebih dari sekadar logika, tapi juga memahami dasar
filosofisnya: bagaimana manusia, pemahaman tentang kebahagiaan, dan tujuan hidup
dipandang. Di sini, berpikir kritis dalam Islam sangat penting, karena hal ini mendorong
orang untuk tidak hanya memikirkan hal-hal duniawi, tetapi juga nilai-nilai yang diajarkan
oleh Tuhan.

Pentingnya penelitian ini terletak pada banyaknya teori ekonomi modern yang tampak
netral secara ilmiah, padahal sebenarnya didasari oleh pandangan sekuler. Filsafat Islam
menolak pemisahan antara dunia fisik dan spiritual, karena keduanya saling berkaitan
dalam konsep tauhid. Dengan pendekatan kritis yang berlandaskan tauhid, umat Islam dapat
mengembangkan ilmu ekonomi yang tidak hanya efisien secara teknis, tetapi juga adil dan
memiliki makna secara spiritual.

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan menggunakan metode studi
literatur. Data dikumpulkan dari berbagai sumber akademik yang membahas ekonomi
[slam, filsafat Islam, serta kritik terhadap ekonomi konvensional. Analisis dilakukan secara
tematik, dengan membagi pembahasan ke dalam lima fokus utama: konsep berpikir kritis
dalam Islam, kritik terhadap asumsi-asumsi dasar ekonomi modern, epistemologi ekonomi
[slam, moralitas dan humanisasi dalam ekonomi, serta kritik terhadap materialisme dalam
ekonomi.

Pendekatan analisis ini bersifat interpretatif dan komparatif, bertujuan untuk
mengidentifikasi perbedaan mendasar antara paradigma ekonomi modern dan ekonomi
[slam. Penelitian juga mengintegrasikan pandangan dari berbagai tokoh dan literatur untuk
memperkaya perspektif serta menguatkan argumentasi.

2. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

2.1. Konsep Berpikir Kritis dalam Islam
Pemikiran kritis dalam Islam melibatkan cara menilai kebenaran tidak hanya dari
logika, tetapi juga dari sisi spiritual. Proses ini didasarkan pada ajaran Al-Qur’an yang

Dalam Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam,” Al-Iqtishod 8, no. 2 (2020): 81-90.
2 Adiwarman A. Karim, Ekonomi Mikro Islami (Jakarta: Rajawali Pers, 2010).

131|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

mendorong orang untuk merenungkan dan memahami tentang ciptaan Tuhan. Dengan kata
lain, berpikir kritis dalam Islam adalah gabungan antara akal dan wahyu untuk mencari
kebenaran yang sebenarnya.

Dalam tradisi intelektual Islam di Indonesia, dikatakan bahwa berpikir kritis dalam
ekonomi Islam harus dimulai dengan kesadaran bahwa manusia adalah makhluk yang
spiritual dan sosial3. Berpikir kritis tidak hanya melihat aspek teknis dari teori ekonomi,
tetapi juga harus memperhatikan nilai-nilai etika dan moral.

Beberapa penelitian mengatakan bahwa ekonomi Islam memiliki tiga pendekatan
dalam cara berpikir: Mazhab Baqir Sadr, Mazhab Mainstream, dan Mazhab Alternatif-Kritis*.
Ketiga pendekatan ini mendorong kita untuk meninjau kembali asumsi, metode, dan tujuan
ekonomi agar selaras dengan nilai-nilai Islam. Selain itu, ada pandangan bahwa Islam tidak
hanya mengatur cara beribadah, tetapi juga mengajak umat untuk memahami masalah sosial
dan ekonomi dengan cara yang kritis>.

Dalam praktik ekonomi di Indonesia, muncul banyak kritik terhadap perbankan
syariah dari para akademisi lokal yang menekankan bahwa praktik murabahah sering kali
hanya mengganti istilah tanpa mengubah isinya, sehingga masih mirip dengan sistem
bunga®. Kritik ini menunjukkan bahwa berpikir kritis dalam Islam mencakup penilaian
terhadap praktik yang ada agar tetap sesuai dengan maqasid syariah dan prinsip keadilan.

Ada pendapat yang mengatakan bahwa akal dalam Islam digunakan untuk
memahami tanda-tanda Tuhan, namun tetap perlu arahan dari wahyu agar tidak terjebak
dalam pandangan sekuler’. Oleh karena itu, berpikir kritis dalam Islam adalah pendekatan
untuk menggabungkan logika dan spiritualitas, di mana segala sesuatu yang terlihat harus
sejalan dengan nilai-nilai moral yang diajarkan oleh Allah SWT.

Selain itu, ada juga yang berpendapat bahwa ilmu ekonomi dalam Islam selalu
mengandung nilai, karena ketika ekonomi modern dibangun atas dasar sekularisme, etika
akan terpisah dari pasar®. Di sisi lain, pemikiran kritis dalam Islam berlandaskan pada tauhid
al-ma’rifah, yang berarti semua aspek kehidupan harus menghargai keadilan, keseimbangan,
dan tanggung jawab kepada Tuhan.

Filsafat Islam juga mengajarkan bahwa berpikir kritis harus bersifat reflektif,
menyeluruh, dan berfokus pada kebijaksanaan. Pandangan Ibnu Khaldun menekankan

3 Desi Maya Saputri, “Dasar-Dasar Pemikiran Ekonomi Islam: Analitis Kritis Terhadap Pemikiran Muhammad
Dalam Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam,” Al-Iqtishod 8, no. 2 (2020): 81-90.

4 Agustin, A. K., Simanungkalit, C. E. D. S., Nabila, S., & Zein, A. W., “Konsep Dasar Ekonomi Islam dan
Implikasinya Bagi Filsafat Ekonomi Modern,” Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik 2, no. 1 (2025): 490-501.

3 Salimiya, “Ekonomi Islam dan Fenomena Sosial-Ekonomi,” 2022.

% Estuningtyas, R. D., “Konsep Riba dalam Sistem Ekonomi Islam: Tinjauan Kritis Atas Pemikiran Timur Kuran,”
Al-Musyarakah: Jurnal Ekonomi Islam (2024).

7 M. Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi (Jakarta: LP3ES, 1989).

8 M. Amin Aziz, Ekonomi Islam: Analisis Teori dan Praktik (Yogyakarta: UII Press, 2015).

132|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

bahwa pengetahuan yang bermanfaat adalah yang membantu manusia mencapai kebaikan
sosial. Jadi, berpikir kritis dalam Islam tidak hanya terbatas pada logika, tetapi juga
mencakup kesadaran moral untuk memperbaiki cara hidup.

Berdasarkan pemahaman ini, cara berpikir kritis dalam ekonomi Islam tidak hanya
berhenti pada ide dasar tentang menggabungkan wahyu dan akal, tetapi juga bertujuan
untuk memberikan penilaian yang menyeluruh terhadap teori, praktik, dan kebijakan
ekonomi yang ada. Ini menunjukkan bahwa berpikir kritis tidak dimaksudkan untuk
menolak semua hal yang modern, tetapi lebih untuk memilih dan mengarahkan ilmu agar
tetap terfokus pada tauhid, keadilan, dan kebaikan bagi masyarakat. Dengan demikian,
proses berpikir kritis dalam ekonomi Islam dapat menjadi landasan untuk mengembangkan
ilmu yang tidak hanya berdasarkan logika dan pengalaman, tetapi juga beretika dan
mengandung dimensi spiritual.®

2.2. Kritik terhadap Asumsi Dasar Ekonomi Modern

Ekonomi saat ini sering kali tidak bisa menjelaskan secara lengkap tentang manusia
karena hanya melihatnya sebagai makhluk yang berpikir logis. Pandangan ini mendapat
kritik karena tidak memperhatikan tanggung jawab moral. Di sisi lain, filsafat Islam
menganggap nilai keadilan dan keseimbangan sebagai hal penting dalam kegiatan ekonomi.

Ekonomi Islam memberikan kritik yang mendalam terhadap prinsip-prinsip dasar
dalam ekonomi modern, terutama pada pandangan yang menganggap manusia sebagai
individu yang rasional dan mengutamakan kekayaan sebagai tujuan utama hidup. Penelitian
menunjukkan bahwa dalam pandangan Islam, manusia bukan hanya makhluk fisik, tetapi
juga makhluk spiritual yang memiliki tanggung jawab sosial.1? Selain itu, ada pemikiran
bahwa ekonomi biasa lahir dari cara hidup yang menekankan pikiran dan kepentingan
pribadi, sementara ekonomi Islam muncul dari kesadaran sebagai pemimpin yang
bertanggung jawab kepada Tuhan dan masyarakat.ll Kritik ini menunjukkan bahwa
pemahaman ekonomi modern terlalu sempit mengenai manusia dan arti hidupnya.

Penelitian ilmiah memperkuat kritik ini dengan menjelaskan bahwa konsep manusia
sebagai makhluk rasional adalah pandangan yang terlalu sederhana dan tidak
menggambarkan kompleksitas individu.1? Oleh karena itu, dasar-dasar ekonomi modern
perlu ditinjau kembali untuk mencegah munculnya sistem yang merugikan dan tidak

9 Adiwarman A. Karim, Ekonomi Mikro Islami (Jakarta: Rajawali Pers, 2016), 33.

10 Desi Maya Saputri, “Dasar-Dasar Pemikiran Ekonomi Islam: Analitis Kritis Terhadap Pemikiran Muhammad
Dalam Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam,” Al-Iqtishod 8, no. 2 (2020): 81-90.

"' M. Amin Aziz, Ekonomi Islam: Analisis Teori dan Praktik (Yogyakarta: UII Press, 2015).

121. Mawardi & I. Sawati, “Relevansi Ekonomi Islam terhadap Tantangan Ekonomi Modern Gagasan Abdul
Mannan,” JIESP: Journal of Islamic Economics Studies and Practices (2025).

133|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

berkelanjutan.

Teori ekonomi baru yang banyak dianut saat ini melihat manusia sebagai homo
economicus, yaitu orang yang berpikir logis dan selalu mencari keuntungan untuk dirinya
sendiri. Penjelasan dari para akademisi mengungkapkan bahwa pandangan ini terlalu
sederhana karena tidak memperhitungkan sisi moral dan spiritual dari manusia.13 Filsafat
[slam menolak pandangan ini karena tidak mencerminkan sifat asli manusia sebagai
pemimpin di bumi. Dalam ajaran Islam, manusia memiliki tanggung jawab tidak hanya untuk
dirinya sendiri, tetapi juga untuk masyarakat dan Tuhan. Fokus pada kepentingan individu
dalam ekonomi baru sering menghasilkan sistem yang tidak adil dan cenderung
mengeksploitasi orang lain.

Analisis lainnya menunjukkan bahwa krisis ekonomi, baik lokal maupun global,
sebenarnya muncul dari cara berpikir yang memisahkan nilai-nilai dari ilmu pengetahuan.14
Saat pasar diutamakan, moralitas sering diabaikan. Oleh karena itu, kritik terhadap dasar-
dasar ekonomi modern harus dimulai dengan mempertanyakan pandangan hidup yang
mendasarinya, yang berasal dari pemikiran sekuler, individualis, dan materialis. Pemikiran
kritis dalam Islam menolak pandangan ini dan memberikan alternatif yang mengutamakan
keadilan, keseimbangan, dan kesejahteraan untuk semua.

Dalam bidang filsafat pengetahuan, ada penjelasan bahwa ilmu pengetahuan modern
kehilangan arah spiritualnya karena menolak hubungan antara ilmu dan wahyu.15> Ekonomi
tradisional menjadi alat tanpa tujuan moral. Dengan cara berpikir kritis yang didasarkan
pada Islam, ilmu ekonomi dapat diarahkan kembali ke tujuan aslinya, yaitu menciptakan
keadilan sosial dan berkah. Jadi, kritik terhadap teori ekonomi modern tidak hanya soal
efisiensi pasar, tetapi juga cara berpikir yang menjadi dasarnya.

Pemikiran tentang pengetahuan dalam ekonomi Islam tidak hanya melihat dari mana
pengetahuan itu berasal, tetapi juga bagaimana cara mengujinya dan menerapkannya dalam
kehidupan sosial dan ekonomi agar tetap sesuai dengan tujuan syariah. Dalam cara berpikir
ilmiah Islam, sesuatu disebut benar jika sejalan dengan wahyu dan membawa kebaikan
nyata bagi manusia.l® Jadi, dalam menjalankan ekonomi tidak boleh hanya bergantung pada
teori-teori modern yang tidak memiliki nilai. Prinsip ini menunjukkan bahwa ilmu ekonomi
[slam bukan hanya hasil pemikiran manusia, tetapi merupakan kerangka etis yang harus
fokus pada kemanusiaan, keadilan, dan keberlanjutan sosial. Dengan kata lain, pengetahuan
ekonomi Islam tidak hanya bersifat teori, tetapi juga menjadi dasar moral untuk praktik
ekonomi yang memperhatikan keseimbangan antara kehidupan dunia dan akhirat.

13 M. Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi (Jakarta: LP3ES, 1989).

14 Fadhilah, N., “Liberasi dan Permasalahan Ekonomi,” Jurnal Studi IImu Keagamaan Islam 3 (2022): 61-76.
15 Gunawan, “Magqasid Syariah dalam Ekonomi Islam,” Jurnal Ekonomi Syariah Indonesia 5, no. 1 (2017).

16 M. Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi (Jakarta: LP3ES, 1989).

134|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

2.3. Epistemologi Ekonomi Islam

Dalam perspektif ekonomi Islam, epistemologi menjawab pertanyaan penting: dari
mana asal pengetahuan ekonomi dan bagaimana kita bisa memastikan bahwa pengetahuan
itu sesuai dengan Islam. Dijelaskan bahwa di dalam pandangan Islam, Allah adalah sumber
pengetahuan yang paling utama, sementara manusia mendapatkan pemahaman melalui
pikiran, pengalaman nyata, dan wahyu yang ada dalam Al-Qur’an serta Sunnah.1”

Epistemologi dalam ekonomi Islam dibangun di atas dasar wahyu, pemikiran, dan
pengalaman sejarah umat Islam. Penelitian menunjukkan ada tiga aliran utama dalam
epistemologi ekonomi Islam: Aliran Baqir Sadr yang berkeyakinan bahwa ekonomi Islam
dan ekonomi biasa bertentangan karena perbedaan filosofi yang mendasar; Aliran
Mainstream yang mengakui beberapa asumsi ekonomi, tetapi tetap memperhatikan nilai-
nilai saat membuat keputusan; dan Aliran Alternatif-Kritis yang meminta penilaian ilmiah
terhadap teori-teori ekonomi Islam yang ada.l8 Ketiga aliran ini menunjukkan bahwa
ekonomi Islam bukan hanya sekadar sebuah sistem norma, tetapi juga bidang ilmu yang
terbuka untuk kritik dan pengujian.

Dalam praktiknya di Indonesia, epistemologi ekonomi Islam juga dihubungkan
dengan penerapan maqasid syariah, sehingga diperlukan metodologi yang kuat agar tidak
disalahgunakan.1® Dengan cara demikian, epistemologi ekonomi Islam harus memiliki dasar
metodologis yang jelas dan terbuka terhadap pengujian ilmiah.

Epistemologi ekonomi Islam dimulai dengan menghubungkan berbagai cara untuk
mendapatkan pengetahuan, seperti wahyu, akal, dan pengalaman sejarah. Pendapat di dunia
akademis mengatakan bahwa Allah adalah sumber pengetahuan yang sempurna, sementara
manusia mendapatkan pengetahuan dengan menggunakan akal dan pengalaman, tetapi
tetap mengikuti petunjuk dari wahyu.20 Jadi, ilmu ekonomi Islam selalu terkait dengan nilai-
nilai etika dan moral.

Cara pandang ini sangat berbeda dengan cara berpikir Barat yang lebih menekankan
pada objektivitas tanpa melihat nilai-nilai yang ada. Dalam ekonomi Islam, objektivitas tidak
bisa dipisahkan dari moral, dan harus jujur dalam menilai kenyataan dengan
mempertimbangkan keadilan dan tanggung jawab sosial. Pemikiran dari Mazhab Baqir Sadr,
arus utama, dan pendekatan alternatif-kritis menunjukkan perbedaan ide dalam ekonomi
I[slam yang tetap bisa diuji secara ilmiah tanpa melupakan prinsip tauhid. Dengan berpikir
secara kritis, ekonomi Islam tidak terjebak dalam aturan yang kaku, tetapi terus berkembang
melalui hubungan antara akal dan wahyu.

7M. Amin Aziz, Ekonomi Islam: Analisis Teori dan Praktik (Yogyakarta: UII Press, 2015).

18 Agustin, A. K., Simanungkalit, C. E. D. S., Nabila, S., & Zein, A. W., “Konsep Dasar Ekonomi Islam dan
Implikasinya Bagi Filsafat Ekonomi Modern,” Jurnal Multidisiplin [lmu Akademik 2, no. 1 (2025): 490-501.
19 Gunawan, “Magqasid Syariah dalam Ekonomi Islam,” Jurnal Ekonomi Syariah Indonesia 5, no. 1 (2017).

20 M. Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi (Jakarta: LP3ES, 1989).

135|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

Epistemologi ekonomi Islam pada intinya bukan hanya mengatur cara ilmu ekonomi
dikembangkan, tetapi juga memastikan bahwa semua ide, teori, dan praktiknya sesuai
dengan aturan syariah. Dalam konteks ini, pengetahuan ekonomi dianggap valid jika datang
dari wahyu, diperkuat dengan pemikiran, dan memberikan manfaat yang sesuai dengan
tujuan syariat.2! Oleh karena itu, ekonomi Islam tidak dapat dipisahkan dari nilai-nilai moral,
spiritual, dan aspek ketuhanan yang mendasari semua aktivitas manusia.

2.4. Moralitas dan Humanisasi Ekonomi

Ekonomi Islam melihat moral sebagai hal yang sangat penting, bukan hanya
tambahan. Penelitian menunjukkan bahwa zakat, larangan riba, dan cara membagi kekayaan
adalah alat moral untuk mengurangi kesenjangan antara orang kaya dan miskin, bukan
hanya cara untuk mengumpulkan harta.?? Hal ini sejalan dengan gagasan Ekonomi Moral
[slam yang menekankan pentingnya etika dalam menjalankan bisnis.

Dasar dari sistem ekonomi Islam adalah moral dan kemanusiaan. Literatur
menjelaskan bahwa ekonomi Islam menolak semua bentuk penyalahgunaan, penghasilan
yang tidak adil, dan ketidakadilan yang muncul dari pasar bebas yang tidak terkontrol.23
Sebaliknya, sistem ini menekankan keadilan dalam membagi kekayaan, melindungi orang-
orang yang lemah, dan rasa tanggung jawab kepada masyarakat. Alat-alat seperti zakat,
larangan riba, dan etika dalam bisnis bukan sekadar teknik, tetapi adalah cerminan nilai-
nilai spiritual yang menempatkan manusia sebagai wakil Tuhan di dunia.

Moral dalam ekonomi Islam tidak hanya soal tindakan individu, tetapi juga
bagaimana sistem dibangun. Beberapa penulis mengkritik liberalisme karena tidak
memperhatikan nilai-nilai kemanusiaan.2# Dalam ekonomi Islam, setiap aktivitas ekonomi
harus mencerminkan kejujuran, keadilan, dan tanggung jawab kepada masyarakat. Proses
menghumanisasi ekonomi ini tidak ada dalam sistem kapitalis yang sepenuhnya.

Filsafat Islam menekankan pentingnya moral sebagai dasar utama untuk aktivitas
ekonomi. Banyak yang berpendapat bahwa zakat, larangan riba, dan distribusi kekayaan
bukan hanya alat keuangan, tetapi juga mencerminkan nilai etika untuk menciptakan
keadilan sosial. Pandangan ini sejalan dengan ide bahwa ekonomi Islam bukan hanya sebuah
sistem ekonomi, tetapi juga gerakan moral untuk membangun masyarakat yang lebih baik.2>
Dengan demikian, kegiatan ekonomi dalam kerangka Islam bertujuan untuk menciptakan

2! Gunawan, “Magqasid Syariah dalam Ekonomi Islam,” Jurnal Ekonomi Syariah Indonesia 5, no. 1 (2017).
22 1. Mawardi & 1. Sawati, “Relevansi Ekonomi Islam terhadap Tantangan Ekonomi Modern Gagasan Abdul
Mannan,” JIESP (2025).

23 Salimiya, “Ekonomi Islam dan Fenomena Sosial-Ekonomi,” 2022.

%4 Fadhilah, N., “Liberasi dan Permasalahan Ekonomi,” Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam 3 (2022).

25 M. Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi (Jakarta: LP3ES, 1989).

136 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

kebaikan untuk semua orang, bukan hanya untuk mengumpulkan kekayaan bagi diri sendiri
atau kelompok tertentu.

Dengan demikian, moralitas ekonomi Islam tidak hanya dipahami sebatas aturan
normatif, tetapi juga sebagai kerangka transformasi sosial untuk menciptakan kesejahteraan
yang berkelanjutan. Nilai moral dan kemanusiaan dalam ekonomi Islam menuntut agar
setiap aktivitas ekonomi diarahkan pada kemaslahatan dan menghindari segala bentuk
ketidakadilan struktural, termasuk eksploitasi ekonomi yang menyebabkan kesenjangan
sosial. Hal ini memperkuat pandangan bahwa ekonomi Islam merupakan sistem nilai yang
berorientasi pada keadilan distributif serta keseimbangan sosial, sebagaimana ditegaskan
melalui konsep bahwa ekonomi Islam menolak liberalisme ekonomi yang mengabaikan
aspek kemanusiaanZé.

2.5. Kritik terhadap Materialisme Ekonomi

Materialisme dalam ekonomi dipahami sebagai pandangan yang tidak
memperhatikan nilai-nilai spiritual dan hanya fokus pada pengumpulan kekayaan fisik.
Pandangan ini tidak diterima dalam filsafat Islam karena mengabaikan aspek moral dan
tanggung jawab sosial. Keadilan dan kebaikan bersama adalah tujuan utama ekonomi Islam,
bukan hanya pertumbuhan kekayaan fisik.2” Sementara itu, pasar bebas yang tidak teratur
sering mengarah pada pengumpulan kekayaan yang tidak adil dan eksploitasi sumber daya,
sehingga menciptakan ketidakadilan sosial. 28Kritik ini menunjukkan bahwa ekonomi Islam
menawarkan cara yang lebih manusiawi dan lebih memperhatikan kesejahteraan nyata.

Materialisme dalam ekonomi dianggap sebagai penyebab utama dari ketidakadilan
dan Krisis spiritual. Sistem kapitalis yang fokus pada pengumpulan kekayaan dan
pertumbuhan tanpa batas akhirnya bisa menyebabkan ketidaksetaraan sosial dan
kerusakan lingkungan. 22Ekonomi Islam memberikan solusi dengan mengutamakan keesaan
Tuhan sebagai dasar, keadilan sebagai prinsip penting, dan kebaikan bersama sebagai fokus
kebijakan. Penolakan terhadap materialisme juga mencakup penolakan terhadap gaya hidup
konsumtif dan penimbunan harta, serta mendorong pembagian kekayaan yang lebih adil
melalui cara-cara seperti zakat dan wakaf.

Materialisme ekonomi mendorong orang untuk hidup dengan cara yang hanya ingin
memenuhi keinginan dan menghabiskan barang-barang, yang pada akhirnya membuat
mereka merasa kosong secara moral. Kebahagiaan yang sejati tidak datang dari barang-

26 Fadhilah, N., “Liberasi dan Permasalahan Ekonomi,” Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam 3 (2022): 61-76.
27 Agustin, A. K., Simanungkalit, C. E. D. S., Nabila, S., & Zein, A. W., “Konsep Dasar Ekonomi Islam dan
Implikasinya Bagi Filsafat Ekonomi Modern,” Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik 2, no. 1 (2025): 490-501.
28 Fadhilah, N., “Liberasi dan Permasalahan Ekonomi,” Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam 3 (2022): 61-76.
29 1. Mawardi & 1. Sawati, “Relevansi Ekonomi Islam terhadap Tantangan Ekonomi Modern Gagasan Abdul
Mannan,” JIESP: Journal of Islamic Economics Studies and Practices (2025).

137|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

barang fisik, melainkan dari kedekatan kepada Tuhan dan berkah dalam hidup. 30

Dalam konteks filsafat pengetahuan, ilmu modern kehilangan arah metafisiknya
karena menolak hubungan antara ilmu dan wahyu.31 Sebaliknya, ekonomi Islam berusaha
mengembalikan aspek kesucian tersebut dengan mengandalkan keesaan Tuhan sebagai
dasar pemahaman dan nilai. Dengan berpikir secara kritis, umat Islam dapat menolak
dominasi ekonomi materialistik dan menciptakan sistem yang lebih adil dan berkelanjutan.

Dengan demikian, kritik terhadap materialisme ekonomi bukan hanya bersifat
normatif-moral, tetapi juga merupakan upaya sistematis untuk mengembalikan orientasi
ekonomi agar tetap terikat pada tujuan kemaslahatan dan keadilan sosial. Ekonomi Islam
hadir sebagai koreksi terhadap paradigma modern yang memisahkan kekayaan dari
tanggung jawab moral dan teologis, sehingga setiap aktivitas ekonomi harus berlandaskan
nilai ketuhanan, kemanusiaan, dan keseimbangan sosial. Pandangan ini sejalan dengan
pemikiran yang menegaskan bahwa transformasi sosial ekonomi dalam Islam tidak dapat
dipisahkan dari nilai spiritual dan moralitas publik sebagai landasan sistem ekonomi yang
beradab.32

3. KESIMPULAN

Metode berpikir kritis dalam Islam memberikan cara yang lengkap untuk menilai ide-
ide ekonomi yang ada sekarang. Cara ini menggabungkan logika dan nilai-nilai spiritual,
dengan menggunakan akal dan wahyu sebagai sumber kebenaran. Dari sudut ini, ekonomi
[slam dapat memperbaiki asumsi dasar dari ekonomi tradisional yang seringkali sempit,
seperti pandangan tentang manusia sebagai makhluk yang hanya mementingkan uang dan
perhatian pada hal-hal fisik, sekaligus menawarkan sistem yang lebih menghargai manusia
dan kesejahteraan yang sesungguhnya.

Pemahaman ekonomi dalam Islam didasarkan pada wahyu, akal sehat, dan
pengalaman sejarah, serta siap untuk diuji secara ilmiah. Nilai-nilai etika dan kemanusiaan
sangat penting dalam ekonomi Islam, yang terlihat melalui praktik seperti zakat, pelarangan
riba, dan pembagian kekayaan sesuai nilai-nilai spiritual. Maka dari itu, ekonomi Islam tidak
hanya mengkritik sistem yang ada, tetapi juga menawarkan solusi berarti untuk tantangan
ekonomi di dunia saat ini.

Nilai-nilai moral dan kemanusiaan menjadi hal terpenting dalam sistem ekonomi
[slam. Dengan cara-cara seperti zakat, wakaf, dan perbankan syariah, ekonomi Islam
bertujuan untuk menciptakan kesejahteraan yang merata bagi semua orang. Dengan
demikian, ekonomi Islam bukan hanya mengkritik sistem yang ada, tetapi juga menyediakan

30 M. Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi (Jakarta: LP3ES, 1989).
31 Gunawan, “Magasid Syariah dalam Ekonomi Islam,” Jurnal Ekonomi Syariah Indonesia 5, no. 1 (2017).
32 M. Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi (Jakarta: LP3ES, 1989).

138|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

alternatif filosofis untuk tantangan etika dan ekonomi yang dihadapi dunia sekarang ini.

Ketika menganalisis dari sudut pandang filsafat Islam, ditekankan bahwa tujuan
ekonomi tidak hanya untuk pertumbuhan, tetapi juga untuk mencapai keseimbangan antara
kebutuhan dunia dan spiritual, antara kepentingan individu dan masyarakat, serta antara
efisiensi dan keadilan. Pandangan ini sejalan dengan ajaran Islam yang melihat manusia
sebagai khalifah yang berkewajiban menciptakan kesejahteraan dan keadilan di dunia.

Secara keseluruhan, kajian ini menunjukkan bahwa ekonomi Islam bukan sekadar
alternatif teknis, tetapi merupakan paradigma peradaban yang menggabungkan rasionalitas,
moralitas, dan spiritualitas dalam satu kesatuan epistemik. Dengan landasan tauhid sebagai
fondasi ontologis, wahyu sebagai sumber epistemologis, dan keadilan sebagai pijakan
aksiologis, ekonomi Islam menyediakan kerangka pikir yang lebih utuh dalam memahami,
menata, dan menyelesaikan persoalan ekonomi modern. Keunggulan paradigma ini terletak
pada kemampuannya menempatkan manusia sebagai subjek bermartabat, bukan sekadar
agen produksi dan konsumsi. Oleh karena itu, ekonomi Islam tidak hanya relevan untuk
menjawab problem ketimpangan, eksploitasi, dan komersialisasi nilai hidup, tetapi juga
menjadi model transformatif yang mampu membangun tatanan ekonomi yang
berkelanjutan, adil, dan berorientasi pada kemaslahatan jangka panjang. Dengan demikian,
pendekatan ekonomi Islam dapat menjadi kontribusi intelektual dan praksis bagi
pembaharuan sistem ekonomi global yang selama ini terlalu terikat pada materialisme dan
utilitarianisme.

Pandangan filosofis ini juga memperkuat urgensi penerapan ekonomi Islam sebagai
sistem alternatif, bukan hanya sebagai kritik terhadap ekonomi modern. Ekonomi Islam
menekankan keseimbangan antara aspek material dan spiritual, antara hak dan kewajiban,
serta antara kepentingan individu dan masyarakat. Dengan demikian, integrasi nilai-nilai
tauhid, maqasid syariah, dan etika bisnis Islam dapat menjadi dasar untuk membangun
kebijakan ekonomi yang lebih berkelanjutan, humanis, dan adil. Prinsip-prinsip ini relevan
untuk menjawab tantangan ekonomi kontemporer, termasuk ketimpangan sosial,
kemiskinan, degradasi lingkungan, dan krisis moral dalam aktivitas ekonomi.

Selain ity, filsafat Islam mengajarkan pentingnya amanah dan tanggung jawab sosial
sebagai prinsip etika yang harus melekat pada aktivitas ekonomi. Dalam konteks ini, pelaku
ekonomi baik individu, lembaga, maupun negara diharuskan menghindari praktik yang
merugikan masyarakat, seperti monopoli, penimbunan komoditas, dan manipulasi harga.
Pendekatan ini berbeda dengan ekonomi modern yang kerap menganggap tindakan tersebut
sebagai bagian dari mekanisme pasar. Pemikiran kritis Islam menilai bahwa pasar yang
dibiarkan tanpa etika justru membuka peluang terjadinya eksploitasi dan ketidakadilan.

Konsep magqasid syariah seperti penjagaan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta
menyediakan kerangka evaluatif untuk menilai apakah suatu kebijakan ekonomi benar-
benar membawa kemaslahatan. Misalnya, kebijakan yang meningkatkan pendapatan

139|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

nasional tetapi mendorong praktik riba atau eksploitasi sumber daya alam secara berlebihan
dianggap tidak sejalan dengan tujuan syariah. Oleh karena itu, berpikir kritis dalam filsafat
[slam mendorong penilaian yang lebih menyeluruh terhadap kebijakan ekonomi dengan
melihat dampaknya terhadap moralitas publik, keadilan, dan kelestarian lingkungan.

Pada praktik ekonomi modern, kebijakan sering disusun menggunakan pendekatan
teknokratis yang menempatkan pertumbuhan sebagai ukuran utama keberhasilan. Namun,
pendekatan ini tidak selalu mencerminkan kesejahteraan manusia secara menyeluruh.
Banyak penelitian ekonomi Islam di Indonesia menunjukkan bahwa kebijakan yang hanya
berfokus pada pertumbuhan tanpa mempertimbangkan distribusi pendapatan cenderung
memperlebar kesenjangan sosial. Dalam perspektif filsafat Islam, kesenjangan yang ekstrim
merupakan bentuk ketidakadilan struktural yang bertentangan dengan prinsip tauhid dan
magqasid syariah.

Salah satu aspek penting dalam filsafat Islam yang dapat memperkaya analisis
terhadap teori ekonomi modern adalah prinsip tauhid sebagai landasan ontologis dan
epistemologis. Dalam kajian ekonomi Islam, tauhid bukan sekadar konsep teologis, tetapi
juga menjadi dasar untuk memahami struktur sosial, tujuan hidup manusia, serta arah
kebijakan ekonomi. Nilai tauhid menegaskan bahwa segala aktivitas manusia, termasuk
aktivitas ekonomi, harus diposisikan sebagai bentuk pengabdian kepada Allah dan bertujuan
menghadirkan kemaslahatan bagi seluruh makhluk. Dengan demikian, kebijakan ekonomi
tidak boleh dipisahkan dari nilai moral, keadilan, dan keseimbangan sosial.

Referensi

Agustin, A. K, Simanungkalit, C. E. D. S., Nabila, S., & Zein, A. W. “Konsep Dasar Ekonomi Islam
dan Implikasinya Bagi Filsafat Ekonomi Modern.”Jurnal Multidisiplin Ilmu
Akademik 2, no. 1 (2025): 490-501. https://j-
economics.my.id/index.php/home/article/download/402/468/779

Aziz, M. A. (2015). Ekonomi Islam: Analisis Teori dan Praktik. Yogyakarta: UII Press, 2015.
https://press.uii.ac.id/product/ekonomi-islam-analisis-teori-dan-praktik/

Estuningtyas, R. D. (2024). “Konsep Riba dalam Sistem Ekonomi Islam: Tinjauan Kritis Atas
Pemikiran Timur Kuran.” Al-Musyarakah: Jurnal Ekonomi Islam.
https://jurnal.uic.ac.id/Al-Musyarakah /article/view /287

Fadhilah, N. (2022). “Liberasi dan Permasalahan Ekonomi.” Salimiya: Jurnal Studi Ilmu
Keagamaan Islam 3, no. 2: 61 - 76. https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/salimiya/artic
le/download/686/550/2254

Gunawan. (2017). “Maqasid Syariah dalam Ekonomi Islam.” Jurnal Ekonomi Syariah
Indonesia 5, no. 1. https://www.academia.edu/122322639 /Maqosid Syariah dalam Ek

140 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085
https://press.uii.ac.id/product/ekonomi-islam-analisis-teori-dan-praktik/
https://www.academia.edu/122322639/Maqosid_Syariah_dalam_Ekonomi_Islam%5C

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

onomi Islam)

Karim, A. A,. (2010). Ekonomi Mikro Islami. Jakarta: Rajawali Pers. https://www.rajagrafin
do.co.id /produk/ekonomi-mikro-islami/

Mawardi, I. & Sawati, I. (2025) “Relevansi Ekonomi Islam terhadap Tantangan Ekonomi
Modern Gagasan Abdul Mannan.” JIESP: Journal of Islamic Economics Studies and
Practices. https://doi.org/10.54180/jiesp.2025.4.1.11-23

Rahardjo, M. D. Islam dan Transformasi Sosial Ekonomi. Jakarta: LP3ES, 1989. https://book
s.google.com/books/about/Islam_dan_transformasi_sosial_ekonomi.html?id=acTXAAA
AMAA]

Salimiya. (2022). Ekonomi Islam dan Fenomena Sosial-Ekonomi. Salimiya:Jurnal Studi IImu
Keagamaan Islam. https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/salimiya/article/download/6
86/550/2254

Saputri, D. M. (2020). “Dasar-Dasar Pemikiran Ekonomi Islam: Analitis Kritis Terhadap
Pemikiran Muhammad Dalam Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam.” Al-Iqtishod 8, no. 2
(2020): 81-90. https://doi.org/10.37812 /aligtishod.v8i2.159

141 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32085
https://www.academia.edu/122322639/Maqosid_Syariah_dalam_Ekonomi_Islam%5C
https://www.rajagrafindo.co.id/produk/ekonomi-mikro-islami/
https://www.rajagrafindo.co.id/produk/ekonomi-mikro-islami/
https://doi.org/10.37812/aliqtishod.v8i2.159

