
 Original Research 
 

EL-FIKR: 
Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam 

 Vol. 6. No. 2, Desember  2025, 142-167 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr 

 

Copyright © 2025 Kusuma Wardani, Retno Endah, Abidin, Munirul, et. al 
This work is licensed under  Lisensi Atribusi Creative Commons 

   
 

INTEGRASI AGAMA DAN SAINS DALAM PARDIGMA KEILMUAN: 
Analisis Filosofis Terhadap Pendekatan Bayani, Burhani Dan Irfani 

 
Retno Endah Kusuma Wardani1, Munirul Abidin2 
 

1 Universitas  Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim ; retnoendah08@gmail.com  

2 Universitas  Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim; munirul@bio.uin-malang.ac.id 

 

DOI: https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923 

Submission: 26-12-2025 Accepted: 28-12-2025 Published: 30-12-2025 

Cite this 
article: 

Kusuma Wardani, Retno Endah, and Munirul Abidin. 
“INTEGRASI AGAMA DAN SAINS DALAM PARDIGMA 
KEILMUAN:Analisis Filosofis Terhadap Pendekatan Bayani, 
Burhani Dan Irfani”. EL-FIKR: Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam 6, 
no. 2 (December 30, 2025): 142–167. Accessed January 1, 
2026. https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/
32923. 

 

Abstract:  

The dichotomy between religion and science remains a significant epistemological issue in 

contemporary Islamic scholarship. Modern scientific paradigms, which tend to be positivistic 

and reductionist, often separate rational-empirical knowledge from revelation and spiritual 

dimensions. This article aims to analyze the integration of religion and science within the 

Islamic intellectual paradigm through a philosophical examination of the bayani, burhani, 

and irfani epistemological approaches. These three approaches represent the diversity of 

sources and methods of knowledge in the Islamic intellectual tradition, encompassing textual 

authority, rational-empirical reasoning, and intuitive-spiritual experience. This study employs 

a library research method with a philosophical-analytical approach, examining classical and 

contemporary works on Islamic epistemology and the discourse of knowledge integration. The 

findings indicate that the bayani approach plays a crucial role in preserving the authority of 

religious texts and normative frameworks, the burhani approach provides a systematic 

rational and empirical structure for scientific inquiry, and the irfani approach enriches 

knowledge with spiritual insight, ethical depth, and inner awareness. Rather than functioning 

hierarchically, these approaches are complementary and mutually reinforcing, forming a 

holistic, dialogical, and contextual paradigm of Islamic knowledge. Therefore, the integration 

of religion and science through the bayani, burhani, and irfani perspectives offers a 

philosophical foundation for developing an Islamic epistemology that balances empirical 

http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/32923
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

143 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

validity, rational coherence, and transcendental values in addressing contemporary 

intellectual and civilizational challenges. 

Keyword : Integration of religion and science, Islamic epistemology, bayani, burhani, irfani. 
 
1. PENDAHULUAN 

 Relasi antara agama dan sains merupakan salah satu persoalan mendasar dalam 

diskursus keilmuan Islam kontemporer. Perkembangan sains modern yang bertumpu pada 

rasionalitas empiris sering kali dipersepsikan berseberangan dengan agama yang 

bersumber pada wahyu dan otoritas teks. Dikotomi ini tidak hanya melahirkan ketegangan 

epistemologis, tetapi juga berdampak pada cara umat Islam memahami, mengembangkan, 

dan mengintegrasikan ilmu pengetahuan dalam kehidupan sosial dan peradaban. Dalam 

konteks inilah, paradigma keilmuan Islam dituntut untuk menawarkan kerangka 

epistemologis yang mampu menjembatani agama dan sains secara harmonis tanpa 

mereduksi salah satunya. 

 Berbagai kajian telah membahas integrasi agama dan sains, baik melalui konsep 

Islamisasi ilmu pengetahuan, integrasi-interkoneksi keilmuan, maupun paradigma tauhidik. 

Pemikiran tokoh-tokoh seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas, Ismail Raji al-Faruqi, dan 

Mulyadhi Kartanegara menunjukkan upaya serius dalam merumuskan sintesis antara 

wahyu, akal, dan realitas empiris. Namun, sebagian kajian tersebut cenderung normatif atau 

aplikatif, sementara telaah filosofis terhadap kerangka epistemologi Islam klasik khususnya 

melalui pendekatan bayani, burhani, dan irfani masih relatif terbatas atau diperlakukan 

secara terpisah. Artikel ini menempatkan diri pada celah tersebut dengan menekankan 

analisis filosofis atas ketiga pendekatan epistemologis sebagai fondasi integrasi agama dan 

sains dalam Islam. 

 Urgensi pembahasan ini terletak pada kebutuhan untuk membangun paradigma 

keilmuan Islam yang holistik dan kontekstual di tengah tantangan modernitas dan 

fragmentasi ilmu pengetahuan. Pendekatan bayani, burhani, dan irfani merepresentasikan 

kekayaan tradisi intelektual Islam yang mencakup dimensi teks, rasio-empiris, dan spiritual-

intuitif. Dengan mengkaji ketiganya secara integratif, artikel ini bertujuan menunjukkan 

bahwa integrasi agama dan sains bukan sekadar proyek metodologis, melainkan persoalan 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

144 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

epistemologis dan filosofis yang berakar kuat dalam tradisi Islam. Kontribusi artikel ini 

diharapkan dapat memperkaya wacana filsafat ilmu Islam serta menawarkan perspektif 

alternatif terhadap problem dikotomi keilmuan. 

 Dalam membahas persoalan tersebut, artikel ini menggunakan metode penelitian 

kepustakaan dengan pendekatan filosofis-analitis. Data diperoleh dari karya-karya klasik 

dan kontemporer yang relevan dengan epistemologi Islam dan filsafat ilmu. Pendekatan ini 

digunakan untuk menganalisis secara kritis karakteristik, relasi, serta potensi integratif 

antara pendekatan bayani, burhani, dan irfani dalam membangun paradigma keilmuan Islam 

yang dialogis antara agama dan sains. 

 

2. HASIL PENELITIAN  

2.1 Paradigma Keilmuan Islam dan Problem Integrasi Agama-Sains  

Paradigma keilmuan Islam berakar pada pandangan dunia tauhidik yang memandang 

realitas sebagai kesatuan yang utuh antara Tuhan, manusia, dan alam semesta. Dalam 

kerangka ini, pengetahuan tidak dipahami sebagai produk rasio semata atau hasil observasi 

empiris yang bebas nilai, melainkan sebagai bagian dari proses memahami tanda-tanda 

Tuhan (ayat kauniyah dan ayat qauliyah) yang tersebar dalam wahyu dan alam1. Oleh karena 

itu, tradisi intelektual Islam sejak awal tidak mengenal pemisahan tegas antara ilmu agama 

dan ilmu sains, karena seluruh bentuk pengetahuan pada hakikatnya diarahkan untuk 

menyingkap kebenaran, kemaslahatan, dan kebijaksanaan. Paradigma keilmuan Islam 

dengan demikian bersifat integral, holistik, dan berorientasi etis, yang membedakannya 

secara fundamental dari paradigma keilmuan modern yang cenderung fragmentatif. 

Dalam sejarah perkembangan pemikiran Islam, paradigma ini terejawantahkan 

melalui pengakuan terhadap pluralitas sumber dan metode pengetahuan. Wahyu 

diposisikan sebagai sumber utama yang memberikan kerangka normatif dan orientasi nilai, 

sementara akal dan pengalaman empiris berfungsi sebagai instrumen penting dalam 

memahami realitas alam dan sosial. Selain itu, pengalaman batin dan intuisi spiritual juga 

 
1 Abdul Hakim, ‘Integrasi Ilmu Dan Agama: Perspektif Islam Dalam Ontologi, Epistemologi, Dan Aksiologi 

Ilmu Pengetahuan’, Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 10, no. 1 (2025). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

145 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

diakui sebagai jalan pengetahuan yang sah, terutama dalam memahami dimensi makna 

terdalam dari eksistensi manusia dan realitas metafisik2. Kesadaran epistemologis inilah 

yang kemudian terformulasikan dalam pendekatan bayani, burhani, dan irfani. Ketiga 

pendekatan tersebut bukanlah kategori yang berdiri sendiri secara terpisah, melainkan 

ekspresi dari dinamika epistemologi Islam yang berusaha menjaga keseimbangan antara 

teks, rasio, dan spiritualitas. 

Problem integrasi agama dan sains mulai mengemuka secara serius ketika dunia Islam 

berhadapan dengan modernitas Barat yang membawa paradigma keilmuan baru. Sains 

modern berkembang dengan asumsi bahwa pengetahuan yang sah hanyalah pengetahuan 

yang dapat diverifikasi secara empiris dan dirumuskan secara rasional3. Dalam paradigma 

ini, wahyu dan nilai-nilai metafisik tidak lagi dipandang sebagai sumber pengetahuan, 

melainkan direduksi menjadi keyakinan subjektif atau urusan privat. Akibatnya, lahir 

pemisahan tajam antara fakta dan nilai, antara ilmu dan agama, yang kemudian 

memengaruhi sistem pendidikan dan praktik keilmuan di banyak masyarakat Muslim. Ilmu 

pengetahuan diadopsi sebagai perangkat teknis untuk kemajuan material, sementara agama 

dipinggirkan dari diskursus ilmiah dan kebijakan publik. 

Dikotomi ini melahirkan berbagai persoalan epistemologis dan kultural. Ilmu 

pengetahuan berkembang tanpa landasan etika yang kokoh, sementara agama kehilangan 

relevansinya dalam menjawab persoalan-persoalan kontemporer yang kompleks. Dalam 

konteks dunia Muslim, kondisi ini memicu krisis identitas keilmuan, di mana umat Islam 

dihadapkan pada pilihan semu antara kesetiaan pada tradisi agama dan keterlibatan dalam 

sains modern4. Padahal, dalam kerangka epistemologi Islam, pertentangan tersebut tidak 

pernah bersifat inheren. Konflik antara agama dan sains lebih tepat dipahami sebagai konflik 

antara paradigma keilmuan sekuler dan paradigma keilmuan tauhidik. 

 
2 Sulton Nur Falaq Marjuki et al., Konsep Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat Pendidikan 

Islam, 9, no. 1 (2024). 
3 Vivi Desfita et al., ‘Integration Of Science In The Perspective Of Islamic Educational Philosophy And Its 

Implications In Realizing Holistic Education’, Jurnal As-Salam 8, no. 2 (2024): 114–34, 

https://doi.org/10.37249/assalam.v8i2.714. 
4 Winda Islamitha Nurhamidah et al., Integrasi Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani dalam Pembentukan 

Ilmu Pendidikan Islam Kontemporer, 4, no. 3 (2025): 669–78. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

146 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

Oleh karena itu, integrasi agama dan sains dalam Islam bukan sekadar proyek 

rekonsiliasi metodologis, melainkan upaya rekonstruksi filosofis terhadap paradigma 

keilmuan itu sendiri5. Integrasi ini bertujuan mengembalikan ilmu pengetahuan pada 

fungsinya yang utuh, yakni sebagai sarana memahami realitas sekaligus membimbing 

tindakan manusia menuju kebaikan dan keadilan. Dalam paradigma keilmuan Islam, sains 

tidak berdiri di ruang hampa nilai, melainkan selalu berada dalam horizon etika, tanggung 

jawab moral, dan kesadaran transendental. Integrasi agama dan sains dengan demikian 

merupakan kebutuhan epistemologis dan peradaban yang mendesak di tengah krisis ilmu 

pengetahuan modern. 

Pendekatan bayani memainkan peran penting dalam menjaga kesinambungan 

paradigma keilmuan Islam dengan tradisi wahyu. Melalui pendekatan ini, teks-teks suci 

dipahami sebagai sumber otoritatif yang memberikan prinsip dasar, nilai normatif, dan 

kerangka moral bagi pengembangan ilmu6. Bayani memastikan bahwa ilmu pengetahuan 

tidak bergerak secara liar tanpa orientasi etis dan tujuan kemanusiaan. Namun, bayani tidak 

dimaksudkan untuk membatasi dinamika keilmuan atau menafikan peran akal dan 

pengalaman empiris. Dalam sejarah Islam, bayani justru berfungsi sebagai landasan yang 

memungkinkan dialog kreatif antara wahyu dan realitas. 

Pendekatan burhani hadir sebagai ekspresi rasionalitas dalam paradigma keilmuan 

Islam. Melalui burhani, akal diberdayakan untuk melakukan penalaran logis, analisis 

sistematis, dan pembuktian empiris terhadap fenomena alam dan sosial. Pendekatan ini 

memungkinkan lahirnya tradisi sains dan filsafat yang kuat dalam peradaban Islam klasik, 

sekaligus membuka ruang bagi keterlibatan umat Islam dalam perkembangan sains modern. 

Burhani menunjukkan bahwa penggunaan rasio dan metode ilmiah tidak bertentangan 

dengan agama, selama tetap berada dalam kerangka nilai dan tujuan yang benar. Dengan 

demikian, burhani berfungsi sebagai jembatan epistemologis antara tradisi keilmuan Islam 

dan sains kontemporer. 

 
5 Rahmad Alkhadafi, ‘Epistemologi Filsafat Islam’, JMPI: Jurnal Manajemen, Pendidikan dan Pemikiran Islam 

2, no. 1 (2024): 34–41, https://doi.org/10.71305/jmpi.v2i1.48. 
6 Mohammad Hidayaturrahman et al., ‘Integrating Science and Religion at Malaysian and Indonesian 

Higher Education’, Al-Ta Lim Journal 28, no. 1 (2021): 55–66, https://doi.org/10.15548/jt.v28i1.658. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

147 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

Di sisi lain, pendekatan irfani memberikan kedalaman spiritual dan eksistensial pada 

paradigma keilmuan Islam. Irfani menekankan bahwa tidak seluruh realitas dapat direduksi 

menjadi objek rasional atau empiris. Ada dimensi makna, nilai, dan pengalaman batin yang 

hanya dapat diakses melalui penyucian jiwa, kontemplasi, dan pengalaman spiritual7. Dalam 

konteks integrasi agama dan sains, irfani berperan menjaga agar ilmu pengetahuan tidak 

terjebak pada reduksionisme dan dehumanisasi. Pendekatan ini menegaskan bahwa tujuan 

akhir pengetahuan bukan sekadar penguasaan teknis atas alam, tetapi transformasi moral 

dan spiritual manusia. 

Ketiga pendekatan ini membentuk satu kesatuan epistemologis yang saling 

melengkapi. Paradigma keilmuan Islam tidak menempatkan bayani, burhani, dan irfani 

dalam hubungan hierarkis yang kaku, melainkan dalam relasi dialogis yang dinamis. 

Integrasi ketiganya memungkinkan lahirnya kerangka keilmuan yang holistik, di mana 

kebenaran dipahami secara multidimensional: benar secara normatif, rasional, empiris, dan 

bermakna secara spiritual8. Dalam kerangka ini, integrasi agama dan sains bukanlah 

kompromi yang melemahkan keduanya, tetapi sintesis epistemologis yang memperkaya 

pemahaman manusia terhadap realitas. 

Dalam menghadapi tantangan sains modern seperti krisis lingkungan global, 

eksploitasi teknologi tanpa etika, dan reduksi manusia menjadi objek teknis, paradigma 

keilmuan Islam yang integratif menawarkan alternatif yang signifikan. Ilmu pengetahuan 

diarahkan tidak hanya untuk menghasilkan efisiensi dan kemajuan material, tetapi juga 

untuk menjaga keseimbangan alam, martabat manusia, dan keadilan sosial9. Paradigma ini 

menegaskan bahwa kemajuan sains harus berjalan seiring dengan tanggung jawab moral 

dan kesadaran transendental. Dengan demikian, integrasi agama dan sains dalam paradigma 

keilmuan Islam tidak hanya relevan bagi dunia Muslim, tetapi juga berpotensi memberikan 

 
7 Ahmad Muzammil et al., ‘Bayani, Irfani and Burhani Epistemology as the Basic of Science Development 

in Islam’, Al-Irfan : Journal of Arabic Literature and Islamic Studies 5, no. 2 (2022): 284–302, 

https://doi.org/10.36835/alirfan.v5i2.5773. 
8 Benny Afwadzi, ‘Interaksi Epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani dengan Pendidikan Agama Islam: 

Tawaran Interconnected Entities’, Ma’arif Journal of Education 2 (2023): 28–37. 
9 Husein Aziz, ‘Epistemology of the Integration of Religion and Science Qur’anic Perspective’, Tribakti: 

Jurnal Pemikiran Keislaman 33, no. 2 (2022): 239–64, https://doi.org/10.33367/tribakti.v33i2.2833. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

148 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

kontribusi filosofis bagi pencarian paradigma ilmu pengetahuan yang lebih manusiawi dan 

berkelanjutan di tingkat global. 

 

2.2 Pendekatan Bayani sebagai Epistemologi Teks dan Normativitas 

Pendekatan bayani merupakan salah satu fondasi utama dalam epistemologi Islam 

yang menempatkan teks wahyu sebagai sumber pengetahuan normatif dan otoritatif. Dalam 

paradigma keilmuan Islam, bayani berfungsi sebagai kerangka epistemologis yang menjaga 

kesinambungan antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai agama10. Teks wahyu, terutama Al-

Qur’an dan Hadis, tidak hanya dipahami sebagai pedoman ritual dan moral, tetapi juga 

sebagai sumber makna, prinsip, dan orientasi dasar bagi pengembangan ilmu pengetahuan. 

Oleh karena itu, pendekatan bayani memiliki posisi strategis dalam membentuk karakter 

keilmuan Islam yang berakar pada wahyu dan berorientasi pada kemaslahatan. 

Secara epistemologis, bayani berangkat dari asumsi bahwa bahasa wahyu 

mengandung makna yang dapat dipahami dan ditafsirkan melalui kaidah-kaidah 

kebahasaan, usul fikih, dan metode penafsiran yang sistematis11. Pengetahuan diperoleh 

melalui pemahaman terhadap teks dengan memperhatikan struktur bahasa, konteks 

historis, serta relasi antar-teks12. Dalam tradisi Islam, pendekatan ini berkembang pesat 

dalam disiplin ilmu tafsir, hadis, fikih, dan usul fikih, yang seluruhnya berupaya merumuskan 

norma dan hukum berdasarkan otoritas teks. Dengan demikian, bayani tidak hanya bersifat 

teologis, tetapi juga metodologis, karena menyediakan seperangkat alat analisis untuk 

memahami dan menurunkan makna normatif dari teks wahyu. 

Dalam konteks paradigma keilmuan Islam, pendekatan bayani berfungsi sebagai 

penjaga orientasi nilai ilmu pengetahuan. Ia memastikan bahwa aktivitas ilmiah tidak 

terlepas dari prinsip keadilan, kemanusiaan, dan tanggung jawab moral13. Dalam dunia 

 
10 Marjuki et al., Konsep Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat Pendidikan Islam. 
11 Hakim, ‘Integrasi Ilmu Dan Agama: Perspektif Islam Dalam Ontologi, Epistemologi, Dan Aksiologi Ilmu 

Pengetahuan’. 
12 Lasmi Anisa Putri, ‘Rekonstruksi Epistemologi Islam: Integrasi Bayani, Irfani, Dan Burhani Untuk 

Resiliensi Pengetahuan Di Era Digital’, Journal of Islamic Studies and Humanities 10, no. 1 (2025). 
13 Nurhamidah et al., Integrasi Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani dalam Pembentukan Ilmu Pendidikan 

Islam Kontemporer. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

149 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

modern yang ditandai oleh dominasi sains empiris dan teknologi, fungsi normatif ini menjadi 

semakin penting. Tanpa kerangka bayani, ilmu pengetahuan berpotensi berkembang secara 

instrumental dan pragmatis, mengabaikan dimensi etika dan tujuan kemanusiaan. Oleh 

karena itu, bayani memberikan fondasi moral yang memungkinkan ilmu pengetahuan 

berkembang secara bermakna dan bertanggung jawab. 

Namun, pendekatan bayani sering kali disalahpahami sebagai epistemologi yang 

bersifat tekstualistik dan anti-rasional. Pandangan ini muncul terutama ketika bayani 

dipraktikkan secara kaku dan ahistoris, sehingga menutup ruang dialog dengan realitas 

empiris dan perkembangan sains. Dalam praktiknya, pendekatan bayani yang tidak 

diimbangi dengan rasionalitas dan pemahaman kontekstual dapat menghasilkan sikap 

dogmatis dan resistensi terhadap perubahan. Akan tetapi, kesalahan ini tidak terletak pada 

bayani sebagai epistemologi, melainkan pada cara bayani dipahami dan diaplikasikan. 

Dalam tradisi intelektual Islam klasik, bayani justru berkembang dalam dialog yang dinamis 

dengan akal dan realitas sosial. 

Pendekatan bayani yang autentik selalu mengandaikan keterbukaan terhadap 

penafsiran dan ijtihad. Teks wahyu dipahami sebagai sumber makna yang kaya dan 

multidimensional, bukan sebagai kumpulan pernyataan statis yang terlepas dari konteks14. 

Oleh karena itu, bayani memiliki potensi besar untuk berkontribusi dalam integrasi agama 

dan sains, terutama dalam memberikan kerangka normatif bagi pengembangan ilmu 

pengetahuan modern. Dalam bidang-bidang seperti bioetika, lingkungan, teknologi, dan ilmu 

sosial, bayani dapat berfungsi sebagai sumber prinsip etis yang membimbing penggunaan 

dan arah perkembangan sains. 

Dalam paradigma integrasi agama dan sains, pendekatan bayani tidak dimaksudkan 

untuk menggantikan metode ilmiah atau menundukkan sains secara tekstual, melainkan 

untuk memberikan orientasi nilai dan batas etis15. Bayani berperan dalam menjawab 

 
14 Andi Kenzie Latunrung Fatkhun et al., Sinergi Epistemologi Bayani, Burhani, Dan Irfani Dalam Kajian 

Wacana Ilmiah Islam: Pendekatan Komprehensif Terhadap Sumber Pengetahuan, Rasionalitas, Dan Spiritualitas, 3, 

no. 11 (2025). 
15 Miranda Beggy and Ellya Roza, Epistemologi Nalar Bayani, Burhani dan Irfani dalam Filsafat Pendidikan Islam, 

7, no. 1 (2024). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

150 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

pertanyaan tentang tujuan ilmu pengetahuan, batas-batas penggunaannya, serta dampaknya 

terhadap manusia dan alam. Dalam hal ini, bayani melengkapi pendekatan burhani yang 

berfokus pada rasionalitas dan pembuktian empiris. Relasi antara bayani dan burhani 

bersifat dialogis, bukan kompetitif. Bayani memberikan kerangka normatif, sementara 

burhani menyediakan metode analitis dan empiris untuk memahami realitas. 

Selain itu, pendekatan bayani juga memiliki implikasi penting dalam bidang 

pendidikan Islam. Kurikulum pendidikan yang berlandaskan paradigma bayani tidak hanya 

mentransmisikan pengetahuan teknis, tetapi juga menanamkan nilai-nilai moral dan 

spiritual. Pendidikan tidak dipahami semata-mata sebagai proses transfer informasi, 

melainkan sebagai pembentukan karakter dan kesadaran etis. Dalam konteks ini, bayani 

berkontribusi dalam membangun integrasi antara ilmu pengetahuan, iman, dan amal. 

Pendidikan berbasis bayani menempatkan ilmu sebagai amanah yang harus digunakan 

untuk kemaslahatan bersama, bukan sekadar alat untuk kepentingan individu atau ekonomi. 

Dalam wacana kontemporer, sejumlah kajian menunjukkan bahwa pendekatan bayani 

memiliki relevansi yang kuat dalam merespons krisis epistemologis sains modern. Krisis ini 

ditandai oleh keterputusan antara ilmu dan nilai, serta dominasi rasionalitas instrumental 

yang mengabaikan dimensi moral dan spiritual. Pendekatan bayani menawarkan koreksi 

epistemologis dengan mengembalikan ilmu pengetahuan pada horizon nilai dan makna. 

Dalam konteks ini, bayani tidak bertentangan dengan sains, tetapi justru memberikan dasar 

etis yang memungkinkan sains berkembang secara lebih manusiawi dan berkelanjutan. 

Dengan demikian, pendekatan bayani sebagai epistemologi teks dan normativitas 

memiliki peran fundamental dalam paradigma keilmuan Islam. Ia berfungsi sebagai penjaga 

orientasi nilai, penopang legitimasi moral, dan sumber prinsip dasar bagi pengembangan 

ilmu pengetahuan. Ketika dipahami secara dinamis dan kontekstual, bayani mampu 

berkontribusi secara signifikan dalam integrasi agama dan sains. Pendekatan ini 

menunjukkan bahwa wahyu dan ilmu pengetahuan bukanlah dua entitas yang saling 

menegasikan, melainkan dua sumber makna yang dapat saling memperkaya dalam 

membangun peradaban yang adil, beradab, dan bermakna. 

 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

151 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

2.3 Pendekatan Burhani sebagai Epistemologi Rasional dan Empiris 

Pendekatan burhani merupakan manifestasi paling jelas dari rasionalitas dalam 

epistemologi Islam. Ia menegaskan bahwa akal dan pengalaman empiris memiliki legitimasi 

epistemik yang kuat dalam tradisi keilmuan Islam. Akal tidak dipandang sebagai entitas yang 

berdiri sendiri secara otonom dan terlepas dari wahyu, melainkan sebagai instrumen yang 

dianugerahkan Tuhan kepada manusia untuk memahami realitas ciptaan-Nya. Dalam 

kerangka ini, penggunaan rasio dan metode empiris tidak hanya dibolehkan, tetapi justru 

dipandang sebagai bagian dari tanggung jawab intelektual manusia sebagai khalifah di 

bumi16. Pendekatan burhani dengan demikian menunjukkan bahwa Islam memiliki tradisi 

rasionalitas yang matang dan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar sains. 

Secara epistemologis, burhani bertumpu pada prinsip penalaran logis, koherensi 

argumen, dan pembuktian yang dapat diverifikasi. Pengetahuan dianggap sah apabila dapat 

dipertanggungjawabkan melalui proses rasional dan, sejauh mungkin, melalui pengamatan 

empiris17. Prinsip ini mendorong berkembangnya tradisi ilmiah yang menekankan 

observasi, eksperimen, klasifikasi, dan generalisasi dalam peradaban Islam klasik. Ilmu-ilmu 

alam, kedokteran, matematika, astronomi, dan filsafat berkembang pesat melalui 

pendekatan ini, menunjukkan bahwa rasionalitas dan empirisme telah menjadi bagian 

integral dari sejarah intelektual Islam jauh sebelum lahirnya sains modern di Barat. 

Dalam paradigma keilmuan Islam, burhani tidak berfungsi sebagai alat pembenaran 

rasional semata, tetapi sebagai sarana untuk memahami keteraturan dan hukum-hukum 

alam sebagai manifestasi kebijaksanaan Tuhan18. Rasionalitas tidak dimaknai secara 

sekuler, melainkan selalu berada dalam horizon metafisik dan etis19. Hal ini membedakan 

pendekatan burhani dalam Islam dari rasionalisme modern yang sering kali memutus relasi 

antara akal dan dimensi transendental. Dengan demikian, burhani dalam Islam bersifat 

 
16 Mutakallim Mutakallim, ‘Menelusuri Bangunan Epistemologi Keislaman Klasik (Epistemologi Bayani, 

Burhani dan Irfani)’, Jurnal Pendidikan Kreatif 1, no. 1 (2020), https://doi.org/10.24252/jpk.v1i1.14414. 
17 Muhammad Irfani et al., ‘Methods of Interpretation: Epistemological Views of Bayani, Burhani, and 

Irfani’, INTIHA: Islamic Education Journal 2, no. 2 (2025): 273–84, https://doi.org/10.58988/intiha.v2i2.334. 
18 Ummi Kulsum, ‘Epistemologi Islam Dalam Tinjauan Filosofis’, Urwatul Wutqo 9, no. 2 (2020): 229–41. 
19 Fenny Erdiyani et al., Integrasi Epistemologi (Bayani, Burhani, Dan Irfani) Dalam Pendidikan Islam 

Kontemporer, 5, no. 3 (2025). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

152 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

teistik, bukan sekuler, dan berfungsi untuk memperkuat kesadaran akan keteraturan 

kosmos sebagai tanda kebesaran Tuhan. 

Dalam konteks integrasi agama dan sains, pendekatan burhani memainkan peran 

strategis sebagai jembatan epistemologis. Sains modern menuntut metode yang ketat, 

objektif, dan dapat diuji, sementara agama memberikan kerangka nilai dan orientasi 

makna20. Burhani memungkinkan keduanya berinteraksi secara produktif. Melalui burhani, 

umat Islam dapat mengadopsi metode ilmiah modern tanpa harus menerima asumsi-asumsi 

filosofis sekuler yang sering menyertainya. Dengan kata lain, burhani memungkinkan 

terjadinya pemisahan antara metode ilmiah dan worldview sekuler, sehingga sains dapat 

diintegrasikan ke dalam paradigma keilmuan Islam tanpa kehilangan validitas ilmiahnya. 

Namun, pendekatan burhani juga menyimpan potensi problematik ketika dipraktikkan 

secara reduksionistik. Dalam sains modern, rasionalitas sering kali direduksi menjadi 

rasionalitas instrumental yang hanya berorientasi pada efisiensi, kontrol, dan eksploitasi. 

Ketika burhani dilepaskan dari kerangka nilai dan spiritualitas, ia berpotensi melahirkan 

ilmu pengetahuan yang netral secara moral tetapi destruktif secara sosial dan ekologis. 

Dalam konteks ini, epistemologi Islam memberikan kritik fundamental terhadap absolutisasi 

rasio dan empirisme. Burhani harus ditempatkan dalam relasi dialogis dengan bayani dan 

irfani agar tidak kehilangan orientasi etis dan makna transendental. 

Relasi burhani dengan bayani menunjukkan bahwa rasionalitas dalam Islam tidak 

bersifat bebas nilai. Wahyu memberikan batasan normatif dan tujuan moral bagi 

penggunaan akal. Burhani berfungsi untuk menjelaskan bagaimana realitas bekerja, 

sementara bayani memberikan panduan tentang bagaimana pengetahuan tersebut 

seharusnya digunakan. Integrasi ini mencegah terjadinya konflik antara agama dan sains, 

karena keduanya bergerak pada level epistemik yang berbeda namun saling melengkapi. 

Dalam kerangka ini, sains tidak diposisikan sebagai ancaman terhadap iman, melainkan 

sebagai sarana untuk memperdalam pemahaman tentang ciptaan Tuhan. 

Di sisi lain, relasi burhani dengan irfani menegaskan bahwa rasionalitas memiliki 

 
20 Putri, ‘Rekonstruksi Epistemologi Islam: Integrasi Bayani, Irfani, Dan Burhani Untuk Resiliensi 

Pengetahuan Di Era Digital’. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

153 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

keterbatasan inheren. Tidak seluruh realitas dapat direduksi menjadi objek analisis rasional 

atau empiris21. Pertanyaan-pertanyaan tentang makna hidup, tujuan eksistensi, dan nilai-

nilai terdalam manusia sering kali melampaui jangkauan rasio. Pendekatan irfani 

melengkapi burhani dengan dimensi pengalaman batin dan intuisi spiritual, sehingga ilmu 

pengetahuan tidak terjebak pada positivisme yang sempit. Integrasi ini memungkinkan 

lahirnya paradigma keilmuan yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang 

secara spiritual dan etis. 

Dalam bidang pendidikan dan riset ilmiah, pendekatan burhani memiliki implikasi 

yang sangat signifikan. Pendidikan Islam yang mengabaikan rasionalitas dan metode ilmiah 

berisiko melahirkan sikap dogmatis dan anti-kritis22. Sebaliknya, pendidikan yang hanya 

menekankan rasionalitas teknis tanpa nilai berisiko melahirkan krisis moral dan 

dehumanisasi. Pendekatan burhani yang terintegrasi dalam paradigma keilmuan Islam 

mendorong pengembangan kemampuan berpikir kritis, analitis, dan inovatif, sekaligus 

menanamkan kesadaran etis dan tanggung jawab sosial. Dengan demikian, burhani menjadi 

fondasi penting bagi pembentukan ilmuwan Muslim yang kompeten secara akademik dan 

bertanggung jawab secara moral. 

Dalam menghadapi tantangan global kontemporer, seperti krisis lingkungan, 

perkembangan kecerdasan buatan, dan ketimpangan sosial akibat teknologi, pendekatan 

burhani menyediakan perangkat analisis rasional dan berbasis data yang sangat 

diperlukan23. Namun, analisis tersebut harus diarahkan oleh nilai agar tidak menghasilkan 

solusi yang bersifat teknokratis semata. Epistemologi Islam menegaskan bahwa penggunaan 

akal dan sains harus berorientasi pada kemaslahatan, keadilan, dan keberlanjutan. Dalam 

kerangka ini, burhani berfungsi tidak hanya sebagai metode pengetahuan, tetapi juga 

sebagai sarana tanggung jawab peradaban. 

 
21 Nuryamin, ‘Epistemologi Islam: Perspektif Empirisme dan Rasionalisme’, Jurnal Pendidikan Kreatif 5, no. 

1 (2024): 14–30, https://doi.org/10.24252/jpk.v5i1.45729. 
22 Khaira Ummah et al., The Qur’an as a Source of Islamic Epistemology and Its Implementation in the 

Contemporary Era, 4, no. 8 (2025). 
23 Anwar Ma’rufi et al., ‘Burhani Epistemology in The Scientific Development of Contemporary Pesantren’, 

Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education 5, no. 2 (2024): 301–14, 

https://doi.org/10.31538/tijie.v5i2.937. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

154 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

Pendekatan burhani sebagai epistemologi rasional dan empiris menunjukkan bahwa 

Islam memiliki sumber daya intelektual yang kaya untuk berpartisipasi dalam 

pengembangan sains modern24. Ketika ditempatkan dalam kerangka epistemologi Islam 

yang integratif, burhani mampu menopang pengembangan ilmu pengetahuan yang objektif, 

kritis, dan inovatif tanpa kehilangan orientasi nilai dan makna. Integrasi burhani dengan 

bayani dan irfani menghasilkan paradigma keilmuan Islam yang seimbang antara rasio, 

wahyu, dan spiritualitas. Dengan demikian, pendekatan burhani berkontribusi secara 

signifikan dalam membangun integrasi agama dan sains yang kokoh secara epistemologis, 

relevan secara ilmiah, dan bermakna secara kemanusiaan. 

 

2.4 Pendekatan Irfani sebagai Epistemologi Intuitif dan Spiritual 

Pendekatan irfani merupakan dimensi epistemologis yang menegaskan bahwa 

pengetahuan dalam Islam tidak hanya dihasilkan melalui otoritas teks dan kerja rasio, tetapi 

juga melalui pengalaman batin yang mendalam, intuisi, dan kesadaran spiritual. Dalam 

tradisi filsafat dan tasawuf Islam, irfani dipahami sebagai jalan pengetahuan yang berangkat 

dari keterlibatan eksistensial subjek dengan realitas, bukan sekadar relasi kognitif yang 

bersifat objektif dan distansial25. Pengetahuan irfani tidak dicapai melalui proses 

konseptualisasi yang panjang, melainkan melalui penyaksian batin yang lahir dari proses 

penyucian diri, latihan spiritual, dan kedekatan eksistensial dengan Tuhan. Dengan karakter 

demikian, irfani menempati posisi yang unik dan esensial dalam bangunan epistemologi 

Islam. 

Secara epistemologis, pendekatan irfani berpijak pada asumsi bahwa realitas memiliki 

dimensi terdalam yang tidak sepenuhnya dapat diakses oleh akal diskursif maupun metode 

empiris. Akal mampu menjelaskan struktur dan hukum realitas, tetapi sering kali gagal 

 
24 Fatima Rahma Rangkuti, ‘Implementasi Metode Tajribi, Burhani, Bayani, Dan Irfani Dalam Studi Filsafat 

Pendidikan Islam’, Al-Muaddib : Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial & Keislaman 4, no. 1 (2019): 41, 

https://doi.org/10.31604/muaddib.v1i1.787. 
25 Rodiah Nasution and M Sholih Salimul Uqba, ‘Irfani Epistemology Imam Al-Ghazali’s Perspective in 

Islamic Education’, Jurnal Pendidikan Islam 16, no. 1 (2024). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

155 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

menangkap makna terdalam dan tujuan eksistensialnya26. Irfani hadir untuk menjembatani 

keterbatasan ini dengan menempatkan hati sebagai instrumen pengetahuan yang sah. Hati 

dipahami sebagai pusat kesadaran batin yang mampu menerima pengetahuan secara 

langsung, tanpa perantara simbol atau argumentasi logis. Pengetahuan yang dihasilkan 

bersifat kehadiran makna dalam diri subjek, sehingga kebenaran tidak hanya dipahami, 

tetapi dialami secara langsung. 

Dalam konteks epistemologi Islam, irfani tidak dapat dipisahkan dari dimensi etika dan 

spiritualitas. Pengetahuan irfani tidak lahir dari sikap netral dan objektif semata, melainkan 

dari transformasi diri subjek yang mengetahui27. Proses mengetahui sekaligus menjadi 

proses menjadi. Semakin dalam pengalaman spiritual seseorang, semakin luas pula horizon 

pemahamannya terhadap realitas. Dengan demikian, irfani menegaskan bahwa kualitas 

pengetahuan sangat ditentukan oleh kualitas moral dan spiritual subjek. Asumsi ini 

memberikan kritik mendasar terhadap paradigma ilmu modern yang memisahkan secara 

tajam antara pengetahuan dan moralitas. 

Dalam kerangka integrasi agama dan sains, pendekatan irfani memainkan peran yang 

sangat penting sebagai penyeimbang terhadap dominasi rasionalitas dan empirisme. Sains 

modern telah menghasilkan kemajuan luar biasa dalam penguasaan alam, tetapi juga 

melahirkan berbagai krisis kemanusiaan dan ekologis28. Krisis tersebut sebagian besar 

bersumber dari paradigma ilmu yang menempatkan alam sebagai objek eksploitasi dan 

manusia sebagai pusat segalanya. Irfani menawarkan perspektif alternatif dengan 

memandang alam sebagai realitas yang sarat makna spiritual. Alam tidak hanya dipahami 

sebagai kumpulan fakta empiris, tetapi sebagai tanda-tanda kehadiran Tuhan yang 

mengundang perenungan dan tanggung jawab etis29. 

Pendekatan irfani juga memperkaya diskursus epistemologi Islam dengan memperluas 

pengertian kebenaran. Kebenaran tidak semata-mata diukur melalui koherensi logis atau 

 
26 Siti Nur Khoiriyah et al., Implementasi Epistimologi Irfani dalam Membentuk Keluarga Sakinah Mawadah 

Warahmah, 9, no. 1 (2024). 
27 Nasution and Uqba, ‘Irfani Epistemology Imam Al-Ghazali’s Perspective in Islamic Education’. 
28 Khoiriyah et al., Implementasi Epistimologi Irfani dalam Membentuk Keluarga Sakinah Mawadah Warahmah. 
29 Marjuki et al., Konsep Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat Pendidikan Islam. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

156 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

kesesuaian empiris, tetapi juga melalui kedalaman makna dan dampaknya terhadap 

pembentukan kesadaran moral. Pengetahuan yang benar bukan hanya yang akurat secara 

faktual, tetapi juga yang mampu mengantarkan manusia pada kesadaran akan 

keterbatasannya dan ketergantungannya pada Yang Transenden. Dalam perspektif ini, irfani 

menegaskan bahwa pengetahuan sejati selalu bersifat transformasional dan membentuk 

orientasi hidup manusia. 

Relasi irfani dengan bayani dan burhani bersifat integratif dan dialogis. Bayani 

menjaga kontinuitas normativitas wahyu agar pengalaman spiritual tidak menyimpang dari 

kerangka ajaran Islam. Burhani memastikan bahwa intuisi spiritual tidak jatuh pada 

subjektivisme yang tidak dapat dipertanggungjawabkan. Sementara itu, irfani memberikan 

kedalaman makna dan kesadaran etis yang sering kali tidak terjangkau oleh teks dan rasio 

semata30. Integrasi ketiganya membentuk struktur epistemologi Islam yang seimbang, di 

mana kebenaran dipahami secara multidimensional dan tidak direduksi pada satu sumber 

pengetahuan saja. 

Dalam bidang pendidikan Islam, pendekatan irfani memiliki implikasi yang sangat 

signifikan. Pendidikan yang hanya menekankan penguasaan konsep dan keterampilan 

teknis berisiko melahirkan individu yang cerdas secara intelektual tetapi miskin kepekaan 

moral. Irfani menekankan pentingnya dimensi pembinaan batin, keikhlasan, dan kesadaran 

spiritual dalam proses pendidikan. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya berorientasi 

pada transfer pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan karakter dan integritas moral31. 

Pendekatan ini sangat relevan dalam menghadapi tantangan pendidikan modern yang sering 

kali terjebak pada orientasi pragmatis dan utilitarian. 

Dalam diskursus filsafat Islam kontemporer, pendekatan irfani sering kali dipahami 

sebagai kritik terhadap hegemoni saintisme dan positivisme. Kritik ini bukan berarti 

penolakan terhadap sains, melainkan penolakan terhadap klaim bahwa sains adalah satu-

 
30 Anggun Khafidhotul Ulliyah et al., ‘Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Pemikiran 

Islam’, Revorma: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran 4, no. 1 (2024): 33–44, 

https://doi.org/10.62825/revorma.v4i1.96. 
31 Muhammad Lutfi, Taksonomi Epistemologi Arab ‘Abid Al-Jabiri: Interaksi dan Kontestasi Nalar 

Bayani,Irfani,dan Burhani, 1, no. 1 (2024). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

157 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

satunya jalan menuju kebenaran. Irfani menegaskan pluralitas sumber pengetahuan dan 

menolak reduksi realitas pada aspek yang dapat diukur secara empiris. Dengan demikian, 

irfani membuka ruang bagi dialog antara sains, agama, dan spiritualitas tanpa menegasikan 

otonomi masing-masing. 

Pendekatan irfani juga memberikan kontribusi penting dalam pengembangan etika 

keilmuan. Pengetahuan yang diperoleh melalui pengalaman spiritual cenderung melahirkan 

kesadaran tanggung jawab dan sikap rendah hati32. Ilmu tidak dipandang sebagai alat 

dominasi, melainkan sebagai amanah yang harus digunakan untuk kemaslahatan. Dalam 

konteks perkembangan teknologi mutakhir, seperti kecerdasan buatan dan bioteknologi, 

pendekatan irfani menawarkan landasan etis yang sangat dibutuhkan agar kemajuan 

teknologi tidak mengabaikan nilai kemanusiaan dan martabat hidup. 

Dalam integrasi agama dan sains, irfani berfungsi sebagai sumber orientasi makna dan 

tujuan. Sains menjawab pertanyaan tentang bagaimana realitas bekerja, tetapi sering kali 

gagal menjawab mengapa realitas tersebut bermakna bagi manusia33. Irfani mengisi 

kekosongan ini dengan menawarkan pemahaman eksistensial yang menempatkan manusia 

sebagai makhluk spiritual yang bertanggung jawab. Integrasi ini memungkinkan lahirnya 

paradigma sains yang tidak hanya maju secara teknologis, tetapi juga berakar pada nilai-nilai 

transendental dan kemanusiaan. 

Pendekatan irfani sebagai epistemologi intuitif dan spiritual menegaskan bahwa Islam 

memiliki kerangka keilmuan yang holistik dan multidimensional. Ketika diintegrasikan 

secara harmonis dengan bayani dan burhani, irfani memperkuat fondasi filosofis integrasi 

agama dan sains. Paradigma ini memungkinkan pengembangan ilmu pengetahuan yang 

tidak hanya sahih secara epistemologis, tetapi juga bermakna secara eksistensial dan 

bertanggung jawab secara etis. Dengan demikian, irfani berperan krusial dalam membangun 

paradigma keilmuan Islam yang humanis, transendental, dan relevan dalam menjawab 

tantangan peradaban kontemporer. 

 
32 Muhammad Ulil Abshor, ‘Epistemologi Irfani (Sebuah Tinjauan Kajian Tafsir Sufistik)’, Jurnal At-Tibyan: 

Jurnal Ilmu Alquran dan Tafsir 3, no. 2 (2018): 249, https://doi.org/10.32505/tibyan.v3i2.649. 
33 Marjuki et al., Konsep Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat Pendidikan Islam. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

158 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

 

2.5 Integrasi Bayani, Burhani, dan Irfani dalam Paradigma Keilmuan Islam 

Integrasi bayani, burhani, dan irfani dalam paradigma keilmuan Islam menuntut 

pemahaman ulang yang lebih mendalam tentang hakikat pengetahuan, metode ilmiah, dan 

tujuan perolehan ilmu. Ketiga pendekatan tersebut tidak dapat dipandang sebagai pilihan 

alternatif yang eksklusif; melainkan sebagai rangkaian modal epistemik yang saling 

melengkapi dalam rangka memenuhi kebutuhan intelektual dan moral masyarakat Muslim 

yang berhadapan dengan realitas kontemporer34. Dalam pemikiran tradisional Islam, 

wahyu, akal, dan pengalaman batin merupakan titik-titik rujukan epistemik yang saling 

berkaitan secara fungsional. Oleh karena itu, rekonstruksi paradigma keilmuan yang mampu 

merespons tantangan modern bukan sekadar menempatkan satu pendekatan di atas yang 

lain, tetapi merumuskan mekanisme integratif yang mempertahankan otonomi metodologis 

masing-masing sementara menciptakan sinergi heuristik untuk tujuan bersama, yakni 

kemaslahatan dan kebenaran yang multidimensional. 

Proses integrasi harus dimulai dari pengakuan teoretis bahwa masing-masing 

pendekatan memiliki peran epistemik spesifik: bayani sebagai sumber norma dan orientasi 

moral yang meneguhkan batas-batas nilai; burhani sebagai instrumen verifikasi, prediksi, 

dan penjelasan obyektif mengenai fenomena alam dan sosial; irfani sebagai medium untuk 

meresapi makna eksistensial dan menumbuhkan tanggung jawab batiniah35. Ketika peran-

peran ini dipahami fungsional, integrasi menjadi mungkin melalui suatu mekanisme dialogis 

di mana teks wahyu menyediakan kerangka tujuan dan etika, metode ilmiah menghasilkan 

pengetahuan instrumental yang dapat diandalkan, dan pengalaman spiritual memastikan 

bahwa produk pengetahuan tersebut tidak kehilangan orientasi kemanusiaan. Mekanisme 

dialogis semacam ini menolak dualisme yang memisahkan fakta dari nilai, menjadikan ilmu 

bukan sekadar perangkat teknis melainkan kegiatan kebudayaan yang bermakna. 

 
34 Desfita et al., ‘Integration Of Science In The Perspective Of Islamic Educational Philosophy And Its 

Implications In Realizing Holistic Education’. 
35 Amirul Mukminin et al., ‘Integration of Bayani, Burhani and Irfani Epistemologies in Arabic Language 

Learning in Islamic Boarding School-Based Colleges’, Asalibuna 9, no. 01 (2025): 91–107, 

https://doi.org/10.30762/asalibuna.v9i01.5292. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

159 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

Secara praksis, integrasi itu harus ditransformasikan ke dalam institusi pendidikan, 

penelitian, dan kebijakan ilmiah. Di ranah pendidikan, kurikulum dan metodologi 

pengajaran harus meramu unsur-unsur bayani, burhani, dan irfani sehingga siswa tidak 

hanya diasah kemampuan berpikir analitis dan eksperimental, tetapi juga dididik dalam 

kemampuan tafsir teks, etika ilmiah, dan latihan pembinaan batin36. Model pembelajaran 

yang hanya menekankan teknis sains berisiko menghasilkan kapasitas kognitif tinggi namun 

miskin akan kesadaran tanggung jawab sosial dan spiritual. Sebaliknya, pendidikan yang 

terlalu tekstual tanpa dimens rasional dan empiris akan menghasilkan reproduksi 

pengetahuan yang tidak adaptif terhadap problematika kontemporer. Oleh karena itu, 

integrasi di ranah pendidikan berarti merancang kurikulum yang menyelaraskan 

kompetensi kognitif, afektif, dan spiritual, serta menanamkan praktik-praktik evaluasi yang 

mampu mengukur kemajuan pada ketiga ranah tersebut secara seimbang. 

Dalam konteks penelitian ilmiah, integrasi menuntut etika penelitian yang diinspirasi 

oleh prinsip-prinsip normatif dari wahyu, disandingkan dengan metodologi riset yang ketat 

dan keterbukaan terhadap intuisi kreatif. Riset yang dilakukan tanpa pedoman etis bisa 

menghasilkan teknologi dan kebijakan yang berpotensi merugikan kemanusiaan dan 

lingkungan. Di sinilah fungsi bayani penting sebagai pedoman normatif yang menetapkan 

tujuan-tujuan dasar, seperti keadilan, kesejahteraan, dan pelestarian alam. Metode burhani 

memberikan kaidah verifikasi yang membuat klaim ilmiah dapat diuji dan direplikasi, 

sementara irfani memberi ruang bagi wawasan yang muncul dari pengalaman mendalam 

yang sering menjadi sumber ide inovatif atau pemahaman holistik yang belum bisa 

dijabarkan secara semata-rasional37. Persinggungan metode ini mendorong model 

penelitian transdisipliner yang menggabungkan analisis kuantitatif dan kualitatif, tafsir 

tekstual, dan refleksi nilai. 

Secara epistemologis, integrasi menuntut klausa koherensi yang mengatur bila terjadi 

 
36 Mhd Saleh et al., ‘Paradigm of Integration of Islamic and Scientific Knowledge: Philosophical Reflection 

on Islamic Basic Education’, Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan Multikulturalisme 7, no. 1 (2025): 484–

98, https://doi.org/10.37680/scaffolding.v7i1.7102. 
37 Amirul Mukminin et al., ‘Integration of Bayani, Burhani and Irfani Epistemologies in Arabic Language 

Learning in Islamic Boarding School-Based Colleges’. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

160 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

ketegangan antara temuan empiris dan interpretasi tekstual. Model integratif yang sehat 

tidak bertujuan untuk meniadakan konflik epistemik melalui subordinasi salah satu 

pendekatan, tetapi melalui prosedur kritis yang memungkinkan koreksi bersama. Misalnya, 

apabila temuan empiris menantang suatu interpretasi tekstual tradisional, proses ijtihad 

yang terbuka dan metodologis dapat merekonsiliasi perbedaan itu melalui evaluasi ulang 

konteks historis, bahasa, dan tujuan teks, disertai verifikasi empiris tambahan. Sebaliknya, 

apabila klaim ilmiah berpotensi melanggar prinsip etis dasar, diskursus normatif harus 

memandu pembatasan atau penyesuaian praktik ilmiah tersebut38. Mekanisme korektif dua 

arah semacam ini mencerminkan struktur epistemik yang dinamis: burhani memeriksa 

fakta, bayani memeriksa tujuan, dan irfani mengkaji niat serta kedalaman efek 

eksistensialnya. 

Integrasi juga harus menampakkan dirinya dalam tata kelola ilmu pengetahuan di level 

kebijakan publik. Negara dan lembaga pendidikan tinggi perlu menyusun kebijakan riset 

yang tidak hanya mengejar indikator produktivitas ilmiah, tetapi juga mengadopsi 

parameter etis dan keberlanjutan yang diinspirasi oleh nilai-nilai tradisi Islam39. Alokasi 

dana riset, misalnya, dapat didorong untuk menyeimbangkan studi yang berorientasi teknis 

dengan penelitian yang memberi perhatian pada dampak sosial, etika, dan lingkungan. 

Mekanisme review etika riset harus memperhitungkan perspektif bayani mengenai amanah 

dan maslahat, sehingga riset yang berisiko melanggar martabat manusia atau merusak 

ekosistem tidak hanya dinilai dari cost-benefit ekonomi melainkan juga dari ukuran etis 

yang lebih luas. 

Dari segi budaya intelektual, integrasi membutuhkan perubahan gaya berpikir yang 

menghargai pluralitas metode. Budaya akademik yang sehat adalah budaya yang mendorong 

dialog interdisipliner antara teolog, filsuf, ilmuwan alam, dan praktisi spiritual. Ketika akal 

 
38 Anwar Ma’rufi et al., ‘Burhani Epistemology in The Scientific Development of Contemporary Pesantren’, 

Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education 5, no. 2 (2024): 301–14, 

https://doi.org/10.31538/tijie.v5i2.937. 
39 Hammis Syafaq et al., ‘Reconstructing Islamic Epistemology: Bridging Metaphysics, Reason, and 

Revelation’, Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 14, no. 2 (2023): 240–69, 

https://doi.org/10.15642/teosofi.2024.14.2.240-269. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

161 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

tersaring oleh keberbedaan disipliner, serta teks dan pengalaman batin diberi tempat, akan 

lahir wacana ilmiah yang kaya nuansa dan mampu menawarkan solusi lebih berkelanjutan. 

Di tingkat komunitas ilmiah Islam, penguatan jejaring kolaboratif antar-bidang menjadi 

kunci agar ide-ide integratif dapat diuji secara empiris sambil tetap konsisten dengan 

horizon normatif tradisi. 

Integrasi bayani, burhani, dan irfani juga harus dilihat dari dimensi normatif: 

pengetahuan yang integratif tidak hanya berorientasi pada kebenaran teoretis tetapi juga 

pada kebaikan praktis. Konsekuensinya, indikator keberhasilan ilmu tidak lagi semata-mata 

diukur oleh produk paten atau sitasi, melainkan juga oleh manfaat sosial, pemeliharaan 

martabat, dan keseimbangan ekologis40. Konsep keilmuan seperti ini menuntut rekonstruksi 

evaluasi ilmiah yang menempatkan kualitas moral dan dampak jangka panjang sebagai 

bagian dari standar mutu. Dalam jangka panjang, standar semacam ini memungkinkan 

masyarakat ilmiah Muslim menawarkan model penelitian dan inovasi yang berbeda dari 

paradigma techno-utilitarian yang semata mengejar efisiensi dan keuntungan. 

Selanjutnya, integrasi harus mempersiapkan metodologi untuk menghadapi problem-

problem baru yang bersifat kompleks dan berlapis, seperti perubahan iklim, etika 

bioteknologi, kecerdasan buatan, dan ketidakadilan sosial ekonomi. Masalah-masalah 

tersebut tidak dapat diselesaikan oleh pendekatan tunggal; mereka menuntut solusi yang 

memadukan validitas empiris, kejelasan normatif, dan sensitivitas eksistensial. Sebagai 

contoh, pengembangan teknologi biomedis seharusnya diawali dengan kajian rasional 

tentang manfaat dan risiko, diatur oleh prinsip-prinsip etika yang menegaskan harga diri 

manusia, dan didampingi refleksi spiritual yang menjaga bahwa teknologi tidak mereduksi 

manusia menjadi objek semata. Langkah-langkah semacam ini mencerminkan praktik 

integratif yang operasional. 

Terakhir, integrasi bayani, burhani, dan irfani memiliki implikasi untuk pembinaan 

karakter ilmuwan. Ilmuwan yang ideal menurut paradigma integratif bukan sekedar ahli 

 
40 Ulviana, ‘Hubungan Nalar Bayani, Nalar Burhani, Dan Nalar Irfani Dalam Integrasi Interkoneksi 

Keilmuwan Amin Abdullah’, Salimiya: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam 5, no. 3 (2024): 297–306, 

https://doi.org/10.58401/salimiya.v5i3.1479. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

162 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

teknis, tetapi orang yang terlatih dalam etika, mampu berpikir kritis, terbuka terhadap 

pengalaman spiritual yang menambah kedalaman makna, dan bersikap rendah hati 

terhadap batas-batas pengetahuan41. Pembinaan karakter seperti ini dapat dicapai melalui 

program pelatihan yang menggabungkan etika profesi, studi teks klasik secara kontekstual, 

pengalaman reflektif, serta praktik penelitian yang kolaboratif dan bertanggung jawab. 

Singkat kata, integrasi bayani, burhani, dan irfani seharusnya bukan wacana normatif 

semata melainkan agenda praktis yang direalisasikan melalui kurikulum, kebijakan riset, 

budaya akademik, governance ilmu, dan pembentukan karakter ilmuwan. Implementasi 

integratif itu menuntut keberanian institusional untuk mereformasi indikator keberhasilan 

akademik, untuk merancang mekanisme ijtihad yang metodologis dalam merespons temuan 

empiris, dan untuk menempatkan tujuan kemanusiaan serta keberlanjutan sebagai pusat 

aktivitas ilmiah42. Dengan demikian, paradigma keilmuan Islam yang integratif berpotensi 

menawarkan pendekatan yang tidak hanya memperkaya tradisi intelektual Islam tetapi juga 

memberi kontribusi substansial bagi solusi peradaban yang lebih berimbang, manusiawi, 

dan berkelanjutan. 

 

3. KESIMPULAN 

 Kesimpulan ini menegaskan bahwa persoalan dikotomi antara agama dan sains yang 

selama ini mengemuka dalam diskursus keilmuan Islam bukanlah persoalan inheren dalam 

tradisi intelektual Islam itu sendiri, melainkan hasil dari pembacaan parsial terhadap 

sumber-sumber epistemologis Islam. Melalui analisis filosofis terhadap pendekatan bayani, 

burhani, dan irfani, penelitian ini menunjukkan bahwa paradigma keilmuan Islam sejak awal 

dibangun di atas struktur epistemologi yang integratif, multidimensional, dan dialogis. 

Dengan demikian, masalah utama yang dikaji dalam artikel ini, yakni bagaimana agama dan 

sains dapat diintegrasikan secara epistemologis dalam Islam, menemukan jawabannya 

melalui pemahaman bahwa ketiga pendekatan tersebut tidak saling meniadakan, melainkan 

 
41 Erdiyani et al., Integrasi Epistemologi (Bayani, Burhani, Dan Irfani) Dalam Pendidikan Islam Kontemporer. 
42 Ihah Solihah et al., ‘Integrating Al-Qur’an, Hadith, and Science in Islamic Education: Tracing Scientific 

Insights’, Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Sains Islam Interdisipliner, 31 August 2025, 123–31, 

https://doi.org/10.59944/jipsi.v4i3.453. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

163 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

saling melengkapi dalam membentuk sistem pengetahuan yang utuh. 

 Pembahasan awal menunjukkan bahwa pendekatan bayani berfungsi sebagai fondasi 

normatif yang memastikan bahwa aktivitas keilmuan tetap berada dalam kerangka nilai 

wahyu. Bayani menjaga kesinambungan tradisi, memberikan orientasi etis, dan menetapkan 

tujuan fundamental dari pengembangan ilmu pengetahuan. Tanpa bayani, sains berisiko 

kehilangan arah normatif dan terjebak dalam relativisme nilai. Namun, penelitian ini juga 

menegaskan bahwa bayani tidak dimaksudkan untuk menghambat rasionalitas atau 

kreativitas ilmiah, melainkan untuk memberikan kerangka makna dan tanggung jawab 

dalam pemanfaatan ilmu. 

 Pendekatan burhani kemudian dianalisis sebagai pilar rasional dan empiris dalam 

epistemologi Islam. Temuan penelitian menunjukkan bahwa rasionalitas dan metode ilmiah 

memiliki legitimasi yang kuat dalam tradisi Islam dan berfungsi sebagai sarana untuk 

memahami realitas alam dan sosial secara sistematis dan dapat diverifikasi. Burhani 

memungkinkan umat Islam untuk terlibat secara aktif dalam pengembangan sains modern 

tanpa harus mengadopsi paradigma sekuler yang memisahkan ilmu dari nilai. Namun, 

penelitian ini juga menegaskan bahwa burhani memiliki keterbatasan inheren jika berdiri 

sendiri, karena rasionalitas instrumental yang terlepas dari nilai dapat melahirkan krisis 

kemanusiaan dan ekologis. 

 Pendekatan irfani, sebagaimana dianalisis dalam penelitian ini, melengkapi bayani 

dan burhani dengan dimensi intuitif dan spiritual yang memberikan kedalaman makna dan 

orientasi eksistensial. Temuan penelitian menunjukkan bahwa irfani berperan penting 

dalam menghindarkan ilmu pengetahuan dari reduksionisme dan positivisme sempit. 

Melalui irfani, pengetahuan tidak hanya dipahami sebagai akumulasi informasi, tetapi 

sebagai proses transformasi diri yang melibatkan kesadaran moral dan spiritual. Irfani 

memastikan bahwa pengembangan ilmu pengetahuan tetap berakar pada nilai kemanusiaan 

dan kesadaran transendental. 

 Sintesis dari ketiga pendekatan tersebut menunjukkan bahwa integrasi bayani, 

burhani, dan irfani merupakan fondasi filosofis yang kokoh bagi paradigma keilmuan Islam. 

Integrasi ini tidak bersifat hierarkis atau subordinatif, melainkan fungsional dan 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

164 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

kontekstual. Setiap pendekatan memiliki wilayah kerja epistemik yang spesifik, namun 

ketiganya saling berinteraksi melalui mekanisme korektif dan dialogis. Temuan utama 

penelitian ini adalah bahwa paradigma keilmuan Islam yang integratif mampu mengatasi 

dikotomi agama dan sains dengan cara merekonstruksi relasi antara wahyu, akal, dan 

pengalaman spiritual secara harmonis. 

 Penelitian ini juga menunjukkan bahwa integrasi epistemologis tersebut memiliki 

implikasi praktis yang signifikan bagi pendidikan, penelitian, dan kebijakan ilmu 

pengetahuan di dunia Muslim. Paradigma integratif mendorong pengembangan pendidikan 

Islam yang tidak hanya menekankan aspek kognitif dan teknis, tetapi juga pembentukan 

karakter, kesadaran etis, dan kedalaman spiritual. Dalam konteks riset ilmiah, integrasi ini 

menuntut etika penelitian yang berorientasi pada kemaslahatan dan keberlanjutan, serta 

membuka ruang bagi pendekatan transdisipliner dalam menjawab problem-problem 

kompleks kontemporer. 

 Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi agama dan sains 

dalam paradigma keilmuan Islam bukanlah proyek utopis atau normatif semata, melainkan 

agenda epistemologis yang memiliki dasar historis, filosofis, dan metodologis yang kuat. 

Paradigma bayani–burhani–irfani menawarkan alternatif yang signifikan terhadap model 

keilmuan modern yang cenderung fragmentaris dan reduksionistik. Melalui paradigma ini, 

Islam dapat berkontribusi secara substantif dalam diskursus global tentang ilmu 

pengetahuan, etika, dan peradaban. 

 Sebagai rekomendasi untuk riset selanjutnya, penelitian ini mendorong adanya 

kajian empiris tentang implementasi integrasi bayani, burhani, dan irfani dalam kurikulum 

pendidikan tinggi Islam dan lembaga riset. Penelitian lanjutan juga dapat mengeksplorasi 

penerapan paradigma integratif ini dalam bidang-bidang spesifik seperti teknologi digital, 

bioetika, kecerdasan buatan, dan studi lingkungan. Selain itu, diperlukan kajian komparatif 

antara paradigma keilmuan Islam dan model integrasi ilmu dalam tradisi intelektual lain 

untuk memperkaya dialog lintas peradaban. Dengan pengembangan riset semacam ini, 

paradigma keilmuan Islam yang integratif tidak hanya akan tetap relevan, tetapi juga mampu 

memberikan kontribusi nyata bagi pembangunan ilmu pengetahuan yang berkeadilan, 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

165 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

bermakna, dan berkelanjutan. 

 

Referensi 
 
Abshor, Muhammad Ulil. ‘Epistemologi Irfani (Sebuah Tinjauan Kajian Tafsir Sufistik)’. 
Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alquran dan Tafsir 3, no. 2 (2018): 249. 
https://doi.org/10.32505/tibyan.v3i2.649. 
Afwadzi, Benny. ‘Interaksi Epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani dengan Pendidikan 
Agama Islam: Tawaran Interconnected Entities’. Ma’arif Journal of Education 2 (2023): 28–
37. 
Alkhadafi, Rahmad. ‘Epistemologi Filsafat Islam’. JMPI: Jurnal Manajemen, Pendidikan dan 
Pemikiran Islam 2, no. 1 (2024): 34–41. https://doi.org/10.71305/jmpi.v2i1.48. 
Amirul Mukminin, Aisyatul Hanun, Zainuddin, Lutfi Mushtofa, and Almannah Wassalwa. 
‘Integration of Bayani, Burhani and Irfani Epistemologies in Arabic Language Learning in 
Islamic Boarding School-Based Colleges’. Asalibuna 9, no. 01 (2025): 91–107. 
https://doi.org/10.30762/asalibuna.v9i01.5292. 
Aziz, Husein. ‘Epistemology of the Integration of Religion and Science Qur’anic Perspective’. 
Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 33, no. 2 (2022): 239–64. 
https://doi.org/10.33367/tribakti.v33i2.2833. 
Beggy, Miranda, and Ellya Roza. Epistemologi Nalar Bayani, Burhani dan Irfani dalam Filsafat 
Pendidikan Islam. 7, no. 1 (2024). 
Desfita, Vivi, Salminawati Salminawati, and Usiono Usiono. ‘Integration Of Science In The 
Perspective Of Islamic Educational Philosophy And Its Implications In Realizing Holistic 
Education’. Jurnal As-Salam 8, no. 2 (2024): 114–34. 
https://doi.org/10.37249/assalam.v8i2.714. 
Erdiyani, Fenny, Zainuddin Syarif, Mahfida Inayati, and Eliyatul Fitriyah. Integrasi 
Epistemologi (Bayani, Burhani, Dan Irfani) Dalam Pendidikan Islam Kontemporer. 5, no. 3 
(2025). 
Fatkhun, Andi Kenzie Latunrung, Oktavia Romadani, Ilham Syahputra, et al. Sinergi 
Epistemologi Bayani, Burhani, Dan Irfani Dalam Kajian Wacana Ilmiah Islam: Pendekatan 
Komprehensif Terhadap Sumber Pengetahuan, Rasionalitas, Dan Spiritualitas. 3, no. 11 
(2025). 
Hakim, Abdul. ‘Integrasi Ilmu Dan Agama: Perspektif Islam Dalam Ontologi, Epistemologi, 
Dan Aksiologi Ilmu Pengetahuan’. Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 10, no. 1 (2025). 
Hidayaturrahman, Mohammad, Sudarman Sudarman, Husamah Husamah, and Ita Rahmania 
Kusumawati. ‘Integrating Science and Religion at Malaysian and Indonesian Higher 
Education’. Al-Ta Lim Journal 28, no. 1 (2021): 55–66. 
https://doi.org/10.15548/jt.v28i1.658. 
Irfani, Muhammad, Muhammad Ikhwan Habibi, and Muhammad Rifqiyansyah. ‘Methods of 
Interpretation: Epistemological Views of Bayani, Burhani, and Irfani’. INTIHA: Islamic 
Education Journal 2, no. 2 (2025): 273–84. https://doi.org/10.58988/intiha.v2i2.334. 
Khoiriyah, Siti Nur, Achmad Khudori Soleh, and Wulan Nur Diana. Implementasi Epistimologi 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

166 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

Irfani dalam Membentuk Keluarga Sakinah Mawadah Warahmah. 9, no. 1 (2024). 
Kulsum, Ummi. ‘Epistemologi Islam Dalam Tinjauan Filosofis’. Urwatul Wutqo 9, no. 2 
(2020): 229–41. 
Lutfi, Muhammad. Taksonomi Epistemologi Arab ‘Abid Al-Jabiri: Interaksi dan Kontestasi 
Nalar Bayani,Irfani,dan Burhani. 1, no. 1 (2024). 
Marjuki, Sulton Nur Falaq, Muhammad Izul Haq, Zakiya Qothrun Nada, and Muhammad 
Yusron Maulana El-Yunusi. Konsep Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat 
Pendidikan Islam. 9, no. 1 (2024). 
Ma’rufi, Anwar, Saifudin, Khorun Nisa’, and Muhajir. ‘Burhani Epistemology in The Scientific 
Development of Contemporary Pesantren’. Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic 
Education 5, no. 2 (2024): 301–14. https://doi.org/10.31538/tijie.v5i2.937. 
Mutakallim, Mutakallim. ‘Menelusuri Bangunan Epistemologi Keislaman Klasik 
(Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani)’. Jurnal Pendidikan Kreatif 1, no. 1 (2020). 
https://doi.org/10.24252/jpk.v1i1.14414. 
Muzammil, Ahmad, Syamsuri Harun, and Achmad Hasan Alfarisi. ‘Bayani, Irfani and Burhani 
Epistemology as the Basic of Science Development in Islam’. Al-Irfan : Journal of Arabic 
Literature and Islamic Studies 5, no. 2 (2022): 284–302. 
https://doi.org/10.36835/alirfan.v5i2.5773. 
Nasution, Rodiah, and M Sholih Salimul Uqba. ‘Irfani Epistemology Imam Al-Ghazali’s 
Perspective in Islamic Education’. Jurnal Pendidikan Islam 16, no. 1 (2024). 
Nurhamidah, Winda Islamitha, Lutfiah Holifa Balkis, Aufa Fatchia Rahma, and Nur Azizatul 
Haqiah. Integrasi Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani dalam Pembentukan Ilmu 
Pendidikan Islam Kontemporer. 4, no. 3 (2025): 669–78. 
Nuryamin. ‘Epistemologi Islam: Perspektif Empirisme dan Rasionalisme’. Jurnal Pendidikan 
Kreatif 5, no. 1 (2024): 14–30. https://doi.org/10.24252/jpk.v5i1.45729. 
Putri, Lasmi Anisa. ‘Rekonstruksi Epistemologi Islam: Integrasi Bayani, Irfani, Dan Burhani 
Untuk Resiliensi Pengetahuan Di Era Digital’. Journal of Islamic Studies and Humanities 10, 
no. 1 (2025). 
Rangkuti, Fatima Rahma. ‘Implementasi Metode Tajribi, Burhani, Bayani, Dan Irfani Dalam 
Studi Filsafat Pendidikan Islam’. Al-Muaddib : Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial & Keislaman 4, no. 1 
(2019): 41. https://doi.org/10.31604/muaddib.v1i1.787. 
Saleh, Mhd, Sutrisno Sutrisno, Zainal Arifin, Maemonah Maemonah, and Rahmat Solihin. 
‘Paradigm of Integration of Islamic and Scientific Knowledge: Philosophical Reflection on 
Islamic Basic Education’. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan Multikulturalisme 7, no. 1 
(2025): 484–98. https://doi.org/10.37680/scaffolding.v7i1.7102. 
Solihah, Ihah, Isma Hisbullah Aljauhany, Khaibar Akmaluddin, Ahmad Mustafidin, Safa 
Alrumayh, and Alfian Eko Rochmawan. ‘Integrating Al-Qur’an, Hadith, and Science in Islamic 
Education: Tracing Scientific Insights’. Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Sains Islam Interdisipliner, 
31 August 2025, 123–31. https://doi.org/10.59944/jipsi.v4i3.453. 
Syafaq, Hammis, Masdar Hilmy, Nur Lailatul Musyafaah, and Mohammed Ramadhan 
Abraheem Alshaykh Ali. ‘Reconstructing Islamic Epistemology: Bridging Metaphysics, 
Reason, and Revelation’. Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 14, no. 2 (2023): 240–
69. https://doi.org/10.15642/teosofi.2024.14.2.240-269. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

167 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923  

Ulliyah, Anggun Khafidhotul, Eva Nur Aulia, Muhammad Azka Waradana Ikhsan, et al. 
‘Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Pemikiran Islam’. Revorma: 
Jurnal Pendidikan dan Pemikiran 4, no. 1 (2024): 33–44. 
https://doi.org/10.62825/revorma.v4i1.96. 
Ulviana. ‘Hubungan Nalar Bayani, Nalar Burhani, Dan Nalar Irfani Dalam Integrasi 
Interkoneksi Keilmuwan Amin Abdullah’. Salimiya: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam 5, no. 
3 (2024): 297–306. https://doi.org/10.58401/salimiya.v5i3.1479. 
Ummah, Khaira, Duski Samad, and Firdaus ST Mamad. The Qur’an as a Source of Islamic 
Epistemology and Its Implementation in the Contemporary Era. 4, no. 8 (2025). 
 
  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

