Original Research

Vol. 6. No. 2, Desember 2025, 142-167
(8. [EL-FIKR: e e T

Turnal Aqgidah dan Filsafat Islam https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr

EL-FIKR

INTEGRASI AGAMA DAN SAINS DALAM PARDIGMA KEILMUAN:
Analisis Filosofis Terhadap Pendekatan Bayani, Burhani Dan Irfani
Retno Endah Kusuma Wardani!, Munirul Abidin?

1  Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim ; retnoendah08@gmail.com
2 Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim; munirul@bio.uin-malang.ac.id

DOI: https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

Submission: 26-12-2025 | Accepted: 28-12-2025 Published: 30-12-2025

Cite this Kusuma Wardani, Retno Endah, and Munirul Abidin.
article: “INTEGRASI AGAMA DAN SAINS DALAM PARDIGMA
KEILMUAN:Analisis Filosofis Terhadap Pendekatan Bayani,
Burhani Dan Irfani”. EL-FIKR: Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam 6,
no. 2 (December 30, 2025): 142-167. Accessed January 1,
2026. https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/
32923.

Abstract:

The dichotomy between religion and science remains a significant epistemological issue in
contemporary Islamic scholarship. Modern scientific paradigms, which tend to be positivistic
and reductionist, often separate rational-empirical knowledge from revelation and spiritual
dimensions. This article aims to analyze the integration of religion and science within the
Islamic intellectual paradigm through a philosophical examination of the bayani, burhani,
and irfani epistemological approaches. These three approaches represent the diversity of
sources and methods of knowledge in the Islamic intellectual tradition, encompassing textual
authority, rational-empirical reasoning, and intuitive-spiritual experience. This study employs
a library research method with a philosophical-analytical approach, examining classical and
contemporary works on Islamic epistemology and the discourse of knowledge integration. The
findings indicate that the bayani approach plays a crucial role in preserving the authority of
religious texts and normative frameworks, the burhani approach provides a systematic
rational and empirical structure for scientific inquiry, and the irfani approach enriches
knowledge with spiritual insight, ethical depth, and inner awareness. Rather than functioning
hierarchically, these approaches are complementary and mutually reinforcing, forming a
holistic, dialogical, and contextual paradigm of Islamic knowledge. Therefore, the integration
of religion and science through the bayani, burhani, and irfani perspectives offers a
philosophical foundation for developing an Islamic epistemology that balances empirical

Copyright © 2025 Kusuma Wardani, Retno Endah, Abidin, Munirul, et. al
This work is licensed under Lisensi Atribusi Creative Commons


http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/32923
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM
VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 ()

validity, rational coherence, and transcendental values in addressing contemporary
intellectual and civilizational challenges.

Keyword : Integration of religion and science, Islamic epistemology, bayani, burhani, irfani.

1. PENDAHULUAN

Relasi antara agama dan sains merupakan salah satu persoalan mendasar dalam
diskursus keilmuan Islam kontemporer. Perkembangan sains modern yang bertumpu pada
rasionalitas empiris sering kali dipersepsikan berseberangan dengan agama yang
bersumber pada wahyu dan otoritas teks. Dikotomi ini tidak hanya melahirkan ketegangan
epistemologis, tetapi juga berdampak pada cara umat Islam memahami, mengembangkan,
dan mengintegrasikan ilmu pengetahuan dalam kehidupan sosial dan peradaban. Dalam
konteks inilah, paradigma keilmuan Islam dituntut untuk menawarkan kerangka
epistemologis yang mampu menjembatani agama dan sains secara harmonis tanpa
mereduksi salah satunya.

Berbagai kajian telah membahas integrasi agama dan sains, baik melalui konsep
Islamisasi ilmu pengetahuan, integrasi-interkoneksi keilmuan, maupun paradigma tauhidik.
Pemikiran tokoh-tokoh seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas, Ismail Raji al-Faruqi, dan
Mulyadhi Kartanegara menunjukkan upaya serius dalam merumuskan sintesis antara
wahyu, akal, dan realitas empiris. Namun, sebagian kajian tersebut cenderung normatif atau
aplikatif, sementara telaah filosofis terhadap kerangka epistemologi Islam klasik khususnya
melalui pendekatan bayani, burhani, dan irfani masih relatif terbatas atau diperlakukan
secara terpisah. Artikel ini menempatkan diri pada celah tersebut dengan menekankan
analisis filosofis atas ketiga pendekatan epistemologis sebagai fondasi integrasi agama dan
sains dalam Islam.

Urgensi pembahasan ini terletak pada kebutuhan untuk membangun paradigma
keilmuan Islam yang holistik dan kontekstual di tengah tantangan modernitas dan
fragmentasi ilmu pengetahuan. Pendekatan bayani, burhani, dan irfani merepresentasikan
kekayaan tradisi intelektual Islam yang mencakup dimensi teks, rasio-empiris, dan spiritual-
intuitif. Dengan mengkaji ketiganya secara integratif, artikel ini bertujuan menunjukkan
bahwa integrasi agama dan sains bukan sekadar proyek metodologis, melainkan persoalan

143 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

epistemologis dan filosofis yang berakar kuat dalam tradisi Islam. Kontribusi artikel ini

diharapkan dapat memperkaya wacana filsafat ilmu Islam serta menawarkan perspektif
alternatif terhadap problem dikotomi keilmuan.

Dalam membahas persoalan tersebut, artikel ini menggunakan metode penelitian
kepustakaan dengan pendekatan filosofis-analitis. Data diperoleh dari karya-karya klasik
dan kontemporer yang relevan dengan epistemologi Islam dan filsafat ilmu. Pendekatan ini
digunakan untuk menganalisis secara kritis karakteristik, relasi, serta potensi integratif
antara pendekatan bayani, burhani, dan irfani dalam membangun paradigma keilmuan Islam

yang dialogis antara agama dan sains.

2. HASIL PENELITIAN
2.1 Paradigma Keilmuan Islam dan Problem Integrasi Agama-Sains

Paradigma keilmuan Islam berakar pada pandangan dunia tauhidik yang memandang
realitas sebagai kesatuan yang utuh antara Tuhan, manusia, dan alam semesta. Dalam
kerangka ini, pengetahuan tidak dipahami sebagai produk rasio semata atau hasil observasi
empiris yang bebas nilai, melainkan sebagai bagian dari proses memahami tanda-tanda
Tuhan (ayat kauniyah dan ayat qauliyah) yang tersebar dalam wahyu dan alam?. Oleh karena
ity, tradisi intelektual Islam sejak awal tidak mengenal pemisahan tegas antara ilmu agama
dan ilmu sains, karena seluruh bentuk pengetahuan pada hakikatnya diarahkan untuk
menyingkap kebenaran, kemaslahatan, dan kebijaksanaan. Paradigma keilmuan Islam
dengan demikian bersifat integral, holistik, dan berorientasi etis, yang membedakannya
secara fundamental dari paradigma keilmuan modern yang cenderung fragmentatif.

Dalam sejarah perkembangan pemikiran Islam, paradigma ini terejawantahkan
melalui pengakuan terhadap pluralitas sumber dan metode pengetahuan. Wahyu
diposisikan sebagai sumber utama yang memberikan kerangka normatif dan orientasi nilai,
sementara akal dan pengalaman empiris berfungsi sebagai instrumen penting dalam

memahami realitas alam dan sosial. Selain itu, pengalaman batin dan intuisi spiritual juga

1 Abdul Hakim, ‘Integrasi Ilmu Dan Agama: Perspektif Islam Dalam Ontologi, Epistemologi, Dan Aksiologi
IImu Pengetahuan’, Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 10, no. 1 (2025).

144|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

diakui sebagai jalan pengetahuan yang sah, terutama dalam memahami dimensi makna

terdalam dari eksistensi manusia dan realitas metafisik?. Kesadaran epistemologis inilah

yang kemudian terformulasikan dalam pendekatan bayani, burhani, dan irfani. Ketiga

pendekatan tersebut bukanlah kategori yang berdiri sendiri secara terpisah, melainkan

ekspresi dari dinamika epistemologi Islam yang berusaha menjaga keseimbangan antara
teks, rasio, dan spiritualitas.

Problem integrasi agama dan sains mulai mengemuka secara serius ketika dunia Islam
berhadapan dengan modernitas Barat yang membawa paradigma keilmuan baru. Sains
modern berkembang dengan asumsi bahwa pengetahuan yang sah hanyalah pengetahuan
yang dapat diverifikasi secara empiris dan dirumuskan secara rasional3. Dalam paradigma
ini, wahyu dan nilai-nilai metafisik tidak lagi dipandang sebagai sumber pengetahuan,
melainkan direduksi menjadi keyakinan subjektif atau urusan privat. Akibatnya, lahir
pemisahan tajam antara fakta dan nilai, antara ilmu dan agama, yang kemudian
memengaruhi sistem pendidikan dan praktik keilmuan di banyak masyarakat Muslim. [Imu
pengetahuan diadopsi sebagai perangkat teknis untuk kemajuan material, sementara agama
dipinggirkan dari diskursus ilmiah dan kebijakan publik.

Dikotomi ini melahirkan berbagai persoalan epistemologis dan kultural. Ilmu
pengetahuan berkembang tanpa landasan etika yang kokoh, sementara agama kehilangan
relevansinya dalam menjawab persoalan-persoalan kontemporer yang kompleks. Dalam
konteks dunia Muslim, kondisi ini memicu Kkrisis identitas keilmuan, di mana umat Islam
dihadapkan pada pilihan semu antara kesetiaan pada tradisi agama dan keterlibatan dalam
sains modern* Padahal, dalam kerangka epistemologi Islam, pertentangan tersebut tidak
pernah bersifat inheren. Konflik antara agama dan sains lebih tepat dipahami sebagai konflik

antara paradigma keilmuan sekuler dan paradigma keilmuan tauhidik.

2 Sulton Nur Falaq Marjuki et al., Konsep Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat Pendidikan
Islam, 9, no. 1 (2024).

3 Vivi Desfita et al., ‘Integration Of Science In The Perspective Of Islamic Educational Philosophy And Its
Implications In Realizing Holistic Education’, Jurnal As-Salam 8, no. 2 (2024): 114-34,
https://doi.org/10.37249/assalam.v8i2.714.

¢ Winda Islamitha Nurhamidah et al., Integrasi Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani dalam Pembentukan
llmu Pendidikan Islam Kontemporer, 4, no. 3 (2025): 669-78.

145|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM
VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

Oleh karena itu, integrasi agama dan sains dalam Islam bukan sekadar proyek
rekonsiliasi metodologis, melainkan upaya rekonstruksi filosofis terhadap paradigma
keilmuan itu sendiri®. Integrasi ini bertujuan mengembalikan ilmu pengetahuan pada
fungsinya yang utuh, yakni sebagai sarana memahami realitas sekaligus membimbing
tindakan manusia menuju kebaikan dan keadilan. Dalam paradigma keilmuan Islam, sains
tidak berdiri di ruang hampa nilai, melainkan selalu berada dalam horizon etika, tanggung
jawab moral, dan kesadaran transendental. Integrasi agama dan sains dengan demikian
merupakan kebutuhan epistemologis dan peradaban yang mendesak di tengah krisis ilmu
pengetahuan modern.

Pendekatan bayani memainkan peran penting dalam menjaga kesinambungan
paradigma keilmuan Islam dengan tradisi wahyu. Melalui pendekatan ini, teks-teks suci
dipahami sebagai sumber otoritatif yang memberikan prinsip dasar, nilai normatif, dan
kerangka moral bagi pengembangan ilmu®. Bayani memastikan bahwa ilmu pengetahuan
tidak bergerak secara liar tanpa orientasi etis dan tujuan kemanusiaan. Namun, bayani tidak
dimaksudkan untuk membatasi dinamika keilmuan atau menafikan peran akal dan
pengalaman empiris. Dalam sejarah Islam, bayani justru berfungsi sebagai landasan yang
memungkinkan dialog kreatif antara wahyu dan realitas.

Pendekatan burhani hadir sebagai ekspresi rasionalitas dalam paradigma keilmuan
Islam. Melalui burhani, akal diberdayakan untuk melakukan penalaran logis, analisis
sistematis, dan pembuktian empiris terhadap fenomena alam dan sosial. Pendekatan ini
memungkinkan lahirnya tradisi sains dan filsafat yang kuat dalam peradaban Islam klasik,
sekaligus membuka ruang bagi keterlibatan umat Islam dalam perkembangan sains modern.
Burhani menunjukkan bahwa penggunaan rasio dan metode ilmiah tidak bertentangan
dengan agama, selama tetap berada dalam kerangka nilai dan tujuan yang benar. Dengan
demikian, burhani berfungsi sebagai jembatan epistemologis antara tradisi keilmuan Islam

dan sains kontemporer.

5 Rahmad Alkhadafi, ‘Epistemologi Filsafat Islam’, JMPI: Jurnal Manajemen, Pendidikan dan Pemikiran Islam
2, no. 1 (2024): 34-41, https://doi.org/10.71305/jmpi.v2i1.48.

¢ Mohammad Hidayaturrahman et al., ‘Integrating Science and Religion at Malaysian and Indonesian
Higher Education’, Al-Ta Lim Journal 28, no. 1 (2021): 55-66, https://doi.org/10.15548/jt.v28i1.658.

146 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM
VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

Di sisi lain, pendekatan irfani memberikan kedalaman spiritual dan eksistensial pada
paradigma keilmuan Islam. Irfani menekankan bahwa tidak seluruh realitas dapat direduksi
menjadi objek rasional atau empiris. Ada dimensi makna, nilai, dan pengalaman batin yang
hanya dapat diakses melalui penyucian jiwa, kontemplasi, dan pengalaman spiritual’. Dalam
konteks integrasi agama dan sains, irfani berperan menjaga agar ilmu pengetahuan tidak
terjebak pada reduksionisme dan dehumanisasi. Pendekatan ini menegaskan bahwa tujuan
akhir pengetahuan bukan sekadar penguasaan teknis atas alam, tetapi transformasi moral
dan spiritual manusia.

Ketiga pendekatan ini membentuk satu kesatuan epistemologis yang saling
melengkapi. Paradigma keilmuan Islam tidak menempatkan bayani, burhani, dan irfani
dalam hubungan hierarkis yang kaku, melainkan dalam relasi dialogis yang dinamis.
Integrasi ketiganya memungkinkan lahirnya kerangka keilmuan yang holistik, di mana
kebenaran dipahami secara multidimensional: benar secara normatif, rasional, empiris, dan
bermakna secara spiritual®. Dalam kerangka ini, integrasi agama dan sains bukanlah
kompromi yang melemahkan keduanya, tetapi sintesis epistemologis yang memperkaya
pemahaman manusia terhadap realitas.

Dalam menghadapi tantangan sains modern seperti krisis lingkungan global,
eksploitasi teknologi tanpa etika, dan reduksi manusia menjadi objek teknis, paradigma
keilmuan Islam yang integratif menawarkan alternatif yang signifikan. [Imu pengetahuan
diarahkan tidak hanya untuk menghasilkan efisiensi dan kemajuan material, tetapi juga
untuk menjaga keseimbangan alam, martabat manusia, dan keadilan sosial®. Paradigma ini
menegaskan bahwa kemajuan sains harus berjalan seiring dengan tanggung jawab moral
dan kesadaran transendental. Dengan demikian, integrasi agama dan sains dalam paradigma

keilmuan Islam tidak hanya relevan bagi dunia Muslim, tetapi juga berpotensi memberikan

7 Ahmad Muzammil et al., ‘Bayani, Irfani and Burhani Epistemology as the Basic of Science Development
in Islam’, Al-Irfan: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies 5, no. 2 (2022): 284-302,
https://doi.org/10.36835/alirfan.v5i2.5773.

8 Benny Afwadzi, ‘Interaksi Epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani dengan Pendidikan Agama Islam:
Tawaran Interconnected Entities’, Ma’arif Journal of Education 2 (2023): 28-37.

® Husein Aziz, ‘Epistemology of the Integration of Religion and Science Qur’anic Perspective’, Tribakti:
Jurnal Pemikiran Keislaman 33, no. 2 (2022): 239-64, https://doi.org/10.33367/tribakti.v33i2.2833.

147 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

kontribusi filosofis bagi pencarian paradigma ilmu pengetahuan yang lebih manusiawi dan

berkelanjutan di tingkat global.

2.2Pendekatan Bayani sebagai Epistemologi Teks dan Normativitas

Pendekatan bayani merupakan salah satu fondasi utama dalam epistemologi Islam
yang menempatkan teks wahyu sebagai sumber pengetahuan normatif dan otoritatif. Dalam
paradigma keilmuan Islam, bayani berfungsi sebagai kerangka epistemologis yang menjaga
kesinambungan antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai agama??. Teks wahyu, terutama Al-
Qur'an dan Hadis, tidak hanya dipahami sebagai pedoman ritual dan moral, tetapi juga
sebagai sumber makna, prinsip, dan orientasi dasar bagi pengembangan ilmu pengetahuan.
Oleh karena itu, pendekatan bayani memiliki posisi strategis dalam membentuk karakter
keilmuan Islam yang berakar pada wahyu dan berorientasi pada kemaslahatan.

Secara epistemologis, bayani berangkat dari asumsi bahwa bahasa wahyu
mengandung makna yang dapat dipahami dan ditafsirkan melalui kaidah-kaidah
kebahasaan, usul fikih, dan metode penafsiran yang sistematis!!. Pengetahuan diperoleh
melalui pemahaman terhadap teks dengan memperhatikan struktur bahasa, konteks
historis, serta relasi antar-teks2. Dalam tradisi Islam, pendekatan ini berkembang pesat
dalam disiplin ilmu tafsir, hadis, fikih, dan usul fikih, yang seluruhnya berupaya merumuskan
norma dan hukum berdasarkan otoritas teks. Dengan demikian, bayani tidak hanya bersifat
teologis, tetapi juga metodologis, karena menyediakan seperangkat alat analisis untuk
memahami dan menurunkan makna normatif dari teks wahyu.

Dalam konteks paradigma keilmuan Islam, pendekatan bayani berfungsi sebagai
penjaga orientasi nilai ilmu pengetahuan. la memastikan bahwa aktivitas ilmiah tidak

terlepas dari prinsip keadilan, kemanusiaan, dan tanggung jawab morall3. Dalam dunia

10 Marjuki et al., Konsep Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat Pendidikan Islam.

11 Hakim, ‘Integrasi Ilmu Dan Agama: Perspektif Islam Dalam Ontologi, Epistemologi, Dan Aksiologi Ilmu
Pengetahuan’.

12 Lasmi Anisa Putri, ‘Rekonstruksi Epistemologi Islam: Integrasi Bayani, Irfani, Dan Burhani Untuk
Resiliensi Pengetahuan Di Era Digital’, Journal of Islamic Studies and Humanities 10, no. 1 (2025).

13 Nurhamidah et al., Integrasi Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani dalam Pembentukan Ilmu Pendidikan
Islam Kontemporer.

148 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

modern yang ditandai oleh dominasi sains empiris dan teknologi, fungsi normatif ini menjadi

semakin penting. Tanpa kerangka bayani, ilmu pengetahuan berpotensi berkembang secara

instrumental dan pragmatis, mengabaikan dimensi etika dan tujuan kemanusiaan. Oleh

karena itu, bayani memberikan fondasi moral yang memungkinkan ilmu pengetahuan
berkembang secara bermakna dan bertanggung jawab.

Namun, pendekatan bayani sering kali disalahpahami sebagai epistemologi yang
bersifat tekstualistik dan anti-rasional. Pandangan ini muncul terutama ketika bayani
dipraktikkan secara kaku dan ahistoris, sehingga menutup ruang dialog dengan realitas
empiris dan perkembangan sains. Dalam praktiknya, pendekatan bayani yang tidak
diimbangi dengan rasionalitas dan pemahaman kontekstual dapat menghasilkan sikap
dogmatis dan resistensi terhadap perubahan. Akan tetapi, kesalahan ini tidak terletak pada
bayani sebagai epistemologi, melainkan pada cara bayani dipahami dan diaplikasikan.
Dalam tradisi intelektual Islam klasik, bayani justru berkembang dalam dialog yang dinamis
dengan akal dan realitas sosial.

Pendekatan bayani yang autentik selalu mengandaikan keterbukaan terhadap
penafsiran dan ijtihad. Teks wahyu dipahami sebagai sumber makna yang kaya dan
multidimensional, bukan sebagai kumpulan pernyataan statis yang terlepas dari konteks14.
Oleh karena itu, bayani memiliki potensi besar untuk berkontribusi dalam integrasi agama
dan sains, terutama dalam memberikan kerangka normatif bagi pengembangan ilmu
pengetahuan modern. Dalam bidang-bidang seperti bioetika, lingkungan, teknologi, dan ilmu
sosial, bayani dapat berfungsi sebagai sumber prinsip etis yang membimbing penggunaan
dan arah perkembangan sains.

Dalam paradigma integrasi agama dan sains, pendekatan bayani tidak dimaksudkan
untuk menggantikan metode ilmiah atau menundukkan sains secara tekstual, melainkan

untuk memberikan orientasi nilai dan batas etis!>. Bayani berperan dalam menjawab

14 Andi Kenzie Latunrung Fatkhun et al., Sinergi Epistemologi Bayani, Burhani, Dan Irfani Dalam Kajian
Wacana Ilmiah Islam: Pendekatan Komprehensif Terhadap Sumber Pengetahuan, Rasionalitas, Dan Spiritualitas, 3,
no. 11 (2025).

15> Miranda Beggy and Ellya Roza, Epistemologi Nalar Bayani, Burhani dan Irfani dalam Filsafat Pendidikan Islam,
7,no. 1 (2024).

149 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

pertanyaan tentang tujuan ilmu pengetahuan, batas-batas penggunaannya, serta dampaknya

terhadap manusia dan alam. Dalam hal ini, bayani melengkapi pendekatan burhani yang

berfokus pada rasionalitas dan pembuktian empiris. Relasi antara bayani dan burhani

bersifat dialogis, bukan kompetitif. Bayani memberikan kerangka normatif, sementara
burhani menyediakan metode analitis dan empiris untuk memahami realitas.

Selain itu, pendekatan bayani juga memiliki implikasi penting dalam bidang
pendidikan Islam. Kurikulum pendidikan yang berlandaskan paradigma bayani tidak hanya
mentransmisikan pengetahuan teknis, tetapi juga menanamkan nilai-nilai moral dan
spiritual. Pendidikan tidak dipahami semata-mata sebagai proses transfer informasi,
melainkan sebagai pembentukan karakter dan kesadaran etis. Dalam konteks ini, bayani
berkontribusi dalam membangun integrasi antara ilmu pengetahuan, iman, dan amal.
Pendidikan berbasis bayani menempatkan ilmu sebagai amanah yang harus digunakan
untuk kemaslahatan bersama, bukan sekadar alat untuk kepentingan individu atau ekonomi.

Dalam wacana kontemporer, sejumlah kajian menunjukkan bahwa pendekatan bayani
memiliki relevansi yang kuat dalam merespons krisis epistemologis sains modern. Krisis ini
ditandai oleh keterputusan antara ilmu dan nilai, serta dominasi rasionalitas instrumental
yang mengabaikan dimensi moral dan spiritual. Pendekatan bayani menawarkan koreksi
epistemologis dengan mengembalikan ilmu pengetahuan pada horizon nilai dan makna.
Dalam konteks ini, bayani tidak bertentangan dengan sains, tetapi justru memberikan dasar
etis yang memungkinkan sains berkembang secara lebih manusiawi dan berkelanjutan.

Dengan demikian, pendekatan bayani sebagai epistemologi teks dan normativitas
memiliki peran fundamental dalam paradigma keilmuan Islam. Ia berfungsi sebagai penjaga
orientasi nilai, penopang legitimasi moral, dan sumber prinsip dasar bagi pengembangan
ilmu pengetahuan. Ketika dipahami secara dinamis dan kontekstual, bayani mampu
berkontribusi secara signifikan dalam integrasi agama dan sains. Pendekatan ini
menunjukkan bahwa wahyu dan ilmu pengetahuan bukanlah dua entitas yang saling
menegasikan, melainkan dua sumber makna yang dapat saling memperkaya dalam

membangun peradaban yang adil, beradab, dan bermakna.

150 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM
VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)
2.3 Pendekatan Burhani sebagai Epistemologi Rasional dan Empiris

Pendekatan burhani merupakan manifestasi paling jelas dari rasionalitas dalam
epistemologi Islam. [a menegaskan bahwa akal dan pengalaman empiris memiliki legitimasi
epistemik yang kuat dalam tradisi keilmuan Islam. Akal tidak dipandang sebagai entitas yang
berdiri sendiri secara otonom dan terlepas dari wahyu, melainkan sebagai instrumen yang
dianugerahkan Tuhan kepada manusia untuk memahami realitas ciptaan-Nya. Dalam
kerangka ini, penggunaan rasio dan metode empiris tidak hanya dibolehkan, tetapi justru
dipandang sebagai bagian dari tanggung jawab intelektual manusia sebagai khalifah di
bumilé. Pendekatan burhani dengan demikian menunjukkan bahwa Islam memiliki tradisi
rasionalitas yang matang dan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar sains.

Secara epistemologis, burhani bertumpu pada prinsip penalaran logis, koherensi
argumen, dan pembuktian yang dapat diverifikasi. Pengetahuan dianggap sah apabila dapat
dipertanggungjawabkan melalui proses rasional dan, sejauh mungkin, melalui pengamatan
empiris!’”. Prinsip ini mendorong berkembangnya tradisi ilmiah yang menekankan
observasi, eksperimen, klasifikasi, dan generalisasi dalam peradaban Islam klasik. [Imu-ilmu
alam, kedokteran, matematika, astronomi, dan filsafat berkembang pesat melalui
pendekatan ini, menunjukkan bahwa rasionalitas dan empirisme telah menjadi bagian
integral dari sejarah intelektual Islam jauh sebelum lahirnya sains modern di Barat.

Dalam paradigma keilmuan Islam, burhani tidak berfungsi sebagai alat pembenaran
rasional semata, tetapi sebagai sarana untuk memahami keteraturan dan hukum-hukum
alam sebagai manifestasi kebijaksanaan Tuhan18. Rasionalitas tidak dimaknai secara
sekuler, melainkan selalu berada dalam horizon metafisik dan etis!. Hal ini membedakan
pendekatan burhani dalam Islam dari rasionalisme modern yang sering kali memutus relasi

antara akal dan dimensi transendental. Dengan demikian, burhani dalam Islam bersifat

16 Mutakallim Mutakallim, ‘Menelusuri Bangunan Epistemologi Keislaman Klasik (Epistemologi Bayani,
Burhani dan Irfani)’, Jurnal Pendidikan Kreatif 1, no. 1 (2020), https://doi.org/10.24252/jpk.v1i1.14414.

17 Muhammad Irfani et al., ‘Methods of Interpretation: Epistemological Views of Bayani, Burhani, and
Irfani’, INTIHA: Islamic Education Journal 2, no. 2 (2025): 273-84, https://doi.org/10.58988/intiha.v2i2.334.

18 Ummi Kulsum, ‘Epistemologi Islam Dalam Tinjauan Filosofis’, Urwatul Wutqo 9, no. 2 (2020): 229-41.

19 Fenny Erdiyani et al., Integrasi Epistemologi (Bayani, Burhani, Dan Irfani) Dalam Pendidikan Islam
Kontemporer, 5, no. 3 (2025).

I51|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

teistik, bukan sekuler, dan berfungsi untuk memperkuat kesadaran akan keteraturan
kosmos sebagai tanda kebesaran Tuhan.

Dalam konteks integrasi agama dan sains, pendekatan burhani memainkan peran
strategis sebagai jembatan epistemologis. Sains modern menuntut metode yang ketat,
objektif, dan dapat diuji, sementara agama memberikan kerangka nilai dan orientasi
makna?0. Burhani memungkinkan keduanya berinteraksi secara produktif. Melalui burhani,
umat Islam dapat mengadopsi metode ilmiah modern tanpa harus menerima asumsi-asumsi
filosofis sekuler yang sering menyertainya. Dengan kata lain, burhani memungkinkan
terjadinya pemisahan antara metode ilmiah dan worldview sekuler, sehingga sains dapat
diintegrasikan ke dalam paradigma keilmuan Islam tanpa kehilangan validitas ilmiahnya.

Namun, pendekatan burhani juga menyimpan potensi problematik ketika dipraktikkan
secara reduksionistik. Dalam sains modern, rasionalitas sering kali direduksi menjadi
rasionalitas instrumental yang hanya berorientasi pada efisiensi, kontrol, dan eksploitasi.
Ketika burhani dilepaskan dari kerangka nilai dan spiritualitas, ia berpotensi melahirkan
ilmu pengetahuan yang netral secara moral tetapi destruktif secara sosial dan ekologis.
Dalam konteks ini, epistemologi Islam memberikan kritik fundamental terhadap absolutisasi
rasio dan empirisme. Burhani harus ditempatkan dalam relasi dialogis dengan bayani dan
irfani agar tidak kehilangan orientasi etis dan makna transendental.

Relasi burhani dengan bayani menunjukkan bahwa rasionalitas dalam Islam tidak
bersifat bebas nilai. Wahyu memberikan batasan normatif dan tujuan moral bagi
penggunaan akal. Burhani berfungsi untuk menjelaskan bagaimana realitas bekerja,
sementara bayani memberikan panduan tentang bagaimana pengetahuan tersebut
seharusnya digunakan. Integrasi ini mencegah terjadinya konflik antara agama dan sains,
karena keduanya bergerak pada level epistemik yang berbeda namun saling melengkapi.
Dalam kerangka ini, sains tidak diposisikan sebagai ancaman terhadap iman, melainkan
sebagai sarana untuk memperdalam pemahaman tentang ciptaan Tuhan.

Di sisi lain, relasi burhani dengan irfani menegaskan bahwa rasionalitas memiliki

20 Putri, ‘Rekonstruksi Epistemologi Islam: Integrasi Bayani, Irfani, Dan Burhani Untuk Resiliensi
Pengetahuan Di Era Digital’.

152|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

keterbatasan inheren. Tidak seluruh realitas dapat direduksi menjadi objek analisis rasional

atau empiris?l. Pertanyaan-pertanyaan tentang makna hidup, tujuan eksistensi, dan nilai-

nilai terdalam manusia sering kali melampaui jangkauan rasio. Pendekatan irfani

melengkapi burhani dengan dimensi pengalaman batin dan intuisi spiritual, sehingga ilmu

pengetahuan tidak terjebak pada positivisme yang sempit. Integrasi ini memungkinkan

lahirnya paradigma keilmuan yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang
secara spiritual dan etis.

Dalam bidang pendidikan dan riset ilmiah, pendekatan burhani memiliki implikasi
yang sangat signifikan. Pendidikan Islam yang mengabaikan rasionalitas dan metode ilmiah
berisiko melahirkan sikap dogmatis dan anti-kritis22. Sebaliknya, pendidikan yang hanya
menekankan rasionalitas teknis tanpa nilai berisiko melahirkan krisis moral dan
dehumanisasi. Pendekatan burhani yang terintegrasi dalam paradigma keilmuan Islam
mendorong pengembangan kemampuan berpikir kritis, analitis, dan inovatif, sekaligus
menanamkan kesadaran etis dan tanggung jawab sosial. Dengan demikian, burhani menjadi
fondasi penting bagi pembentukan ilmuwan Muslim yang kompeten secara akademik dan
bertanggung jawab secara moral.

Dalam menghadapi tantangan global kontemporer, seperti krisis lingkungan,
perkembangan kecerdasan buatan, dan ketimpangan sosial akibat teknologi, pendekatan
burhani menyediakan perangkat analisis rasional dan berbasis data yang sangat
diperlukan?3. Namun, analisis tersebut harus diarahkan oleh nilai agar tidak menghasilkan
solusi yang bersifat teknokratis semata. Epistemologi Islam menegaskan bahwa penggunaan
akal dan sains harus berorientasi pada kemaslahatan, keadilan, dan keberlanjutan. Dalam
kerangka ini, burhani berfungsi tidak hanya sebagai metode pengetahuan, tetapi juga

sebagai sarana tanggung jawab peradaban.

2l Nuryamin, ‘Epistemologi Islam: Perspektif Empirisme dan Rasionalisme’, Jurnal Pendidikan Kreatif 5, no.
1 (2024): 14-30, https://doi.org/10.24252/jpk.v5i1.45729.

2 Khaira Ummah et al., The Qur’an as a Source of Islamic Epistemology and Its Implementation in the
Contemporary Era, 4, no. 8 (2025).

2 Anwar Ma'rufi et al., ‘Burhani Epistemology in The Scientific Development of Contemporary Pesantren’,
Tafkir:  Interdisciplinary ~ Journal — of  Islamic ~ Education 5, mno. 2  (2024): 301-14,
https://doi.org/10.31538/tijie.v5i2.937.

153 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

Pendekatan burhani sebagai epistemologi rasional dan empiris menunjukkan bahwa
Islam memiliki sumber daya intelektual yang kaya untuk berpartisipasi dalam
pengembangan sains modern24. Ketika ditempatkan dalam kerangka epistemologi Islam
yang integratif, burhani mampu menopang pengembangan ilmu pengetahuan yang objektif,
kritis, dan inovatif tanpa kehilangan orientasi nilai dan makna. Integrasi burhani dengan
bayani dan irfani menghasilkan paradigma keilmuan Islam yang seimbang antara rasio,
wahyu, dan spiritualitas. Dengan demikian, pendekatan burhani berkontribusi secara
signifikan dalam membangun integrasi agama dan sains yang kokoh secara epistemologis,

relevan secara ilmiah, dan bermakna secara kemanusiaan.

2.4 Pendekatan Irfani sebagai Epistemologi Intuitif dan Spiritual

Pendekatan irfani merupakan dimensi epistemologis yang menegaskan bahwa
pengetahuan dalam Islam tidak hanya dihasilkan melalui otoritas teks dan kerja rasio, tetapi
juga melalui pengalaman batin yang mendalam, intuisi, dan kesadaran spiritual. Dalam
tradisi filsafat dan tasawuf Islam, irfani dipahami sebagai jalan pengetahuan yang berangkat
dari keterlibatan eksistensial subjek dengan realitas, bukan sekadar relasi kognitif yang
bersifat objektif dan distansial?>. Pengetahuan irfani tidak dicapai melalui proses
konseptualisasi yang panjang, melainkan melalui penyaksian batin yang lahir dari proses
penyucian diri, latihan spiritual, dan kedekatan eksistensial dengan Tuhan. Dengan karakter
demikian, irfani menempati posisi yang unik dan esensial dalam bangunan epistemologi
[slam.

Secara epistemologis, pendekatan irfani berpijak pada asumsi bahwa realitas memiliki
dimensi terdalam yang tidak sepenuhnya dapat diakses oleh akal diskursif maupun metode

empiris. Akal mampu menjelaskan struktur dan hukum realitas, tetapi sering kali gagal

24 Fatima Rahma Rangkuti, ‘Implementasi Metode Tajribi, Burhani, Bayani, Dan Irfani Dalam Studi Filsafat
Pendidikan Islam’, Al-Muaddib: Jurnal Imu-Ilmu Sosial & Keislaman 4, no. 1 (2019): 41,
https://doi.org/10.31604/muaddib.v1i1.787.

% Rodiah Nasution and M Sholih Salimul Ugba, ‘Irfani Epistemology Imam Al-Ghazali’s Perspective in
Islamic Education’, Jurnal Pendidikan Islam 16, no. 1 (2024).

154|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

menangkap makna terdalam dan tujuan eksistensialnyaZ2. Irfani hadir untuk menjembatani

keterbatasan ini dengan menempatkan hati sebagai instrumen pengetahuan yang sah. Hati

dipahami sebagai pusat kesadaran batin yang mampu menerima pengetahuan secara

langsung, tanpa perantara simbol atau argumentasi logis. Pengetahuan yang dihasilkan

bersifat kehadiran makna dalam diri subjek, sehingga kebenaran tidak hanya dipahami,
tetapi dialami secara langsung.

Dalam konteks epistemologi Islam, irfani tidak dapat dipisahkan dari dimensi etika dan
spiritualitas. Pengetahuan irfani tidak lahir dari sikap netral dan objektif semata, melainkan
dari transformasi diri subjek yang mengetahui?’. Proses mengetahui sekaligus menjadi
proses menjadi. Semakin dalam pengalaman spiritual seseorang, semakin luas pula horizon
pemahamannya terhadap realitas. Dengan demikian, irfani menegaskan bahwa kualitas
pengetahuan sangat ditentukan oleh kualitas moral dan spiritual subjek. Asumsi ini
memberikan kritik mendasar terhadap paradigma ilmu modern yang memisahkan secara
tajam antara pengetahuan dan moralitas.

Dalam kerangka integrasi agama dan sains, pendekatan irfani memainkan peran yang
sangat penting sebagai penyeimbang terhadap dominasi rasionalitas dan empirisme. Sains
modern telah menghasilkan kemajuan luar biasa dalam penguasaan alam, tetapi juga
melahirkan berbagai krisis kemanusiaan dan ekologis?8. Krisis tersebut sebagian besar
bersumber dari paradigma ilmu yang menempatkan alam sebagai objek eksploitasi dan
manusia sebagai pusat segalanya. Irfani menawarkan perspektif alternatif dengan
memandang alam sebagai realitas yang sarat makna spiritual. Alam tidak hanya dipahami
sebagai kumpulan fakta empiris, tetapi sebagai tanda-tanda kehadiran Tuhan yang
mengundang perenungan dan tanggung jawab etis2°.

Pendekatan irfani juga memperkaya diskursus epistemologi Islam dengan memperluas

pengertian kebenaran. Kebenaran tidak semata-mata diukur melalui koherensi logis atau

2% Siti Nur Khoiriyah et al., Implementasi Epistimologi Irfani dalam Membentuk Keluarga Sakinah Mawadah
Warahmah, 9, no. 1 (2024).

2 Nasution and Ugba, ‘Irfani Epistemology Imam Al-Ghazali’s Perspective in Islamic Education’.

28 Khoiriyah et al., Implementasi Epistimologi Irfani dalam Membentuk Keluarga Sakinah Mawadah Warahmah.

2 Marjuki et al., Konsep Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat Pendidikan Islam.

155|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

kesesuaian empiris, tetapi juga melalui kedalaman makna dan dampaknya terhadap

pembentukan kesadaran moral. Pengetahuan yang benar bukan hanya yang akurat secara

faktual, tetapi juga yang mampu mengantarkan manusia pada kesadaran akan

keterbatasannya dan ketergantungannya pada Yang Transenden. Dalam perspektif ini, irfani

menegaskan bahwa pengetahuan sejati selalu bersifat transformasional dan membentuk
orientasi hidup manusia.

Relasi irfani dengan bayani dan burhani bersifat integratif dan dialogis. Bayani
menjaga kontinuitas normativitas wahyu agar pengalaman spiritual tidak menyimpang dari
kerangka ajaran Islam. Burhani memastikan bahwa intuisi spiritual tidak jatuh pada
subjektivisme yang tidak dapat dipertanggungjawabkan. Sementara itu, irfani memberikan
kedalaman makna dan kesadaran etis yang sering kali tidak terjangkau oleh teks dan rasio
semata3l. Integrasi ketiganya membentuk struktur epistemologi Islam yang seimbang, di
mana kebenaran dipahami secara multidimensional dan tidak direduksi pada satu sumber
pengetahuan saja.

Dalam bidang pendidikan Islam, pendekatan irfani memiliki implikasi yang sangat
signifikan. Pendidikan yang hanya menekankan penguasaan konsep dan keterampilan
teknis berisiko melahirkan individu yang cerdas secara intelektual tetapi miskin kepekaan
moral. Irfani menekankan pentingnya dimensi pembinaan batin, keikhlasan, dan kesadaran
spiritual dalam proses pendidikan. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya berorientasi
pada transfer pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan karakter dan integritas moral31.
Pendekatan ini sangat relevan dalam menghadapi tantangan pendidikan modern yang sering
kali terjebak pada orientasi pragmatis dan utilitarian.

Dalam diskursus filsafat Islam kontemporer, pendekatan irfani sering kali dipahami
sebagai kritik terhadap hegemoni saintisme dan positivisme. Kritik ini bukan berarti

penolakan terhadap sains, melainkan penolakan terhadap klaim bahwa sains adalah satu-

% Anggun Khafidhotul Ulliyah et al., ‘Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Pemikiran
Islam’, Revorma:  Jurnal  Pendidikan dan Pemikiran 4, no. 1 (2024): 33-44,
https://doi.org/10.62825/revorma.v4i1.96.

3t Muhammad Lutfi, Taksonomi Epistemologi Arab ‘Abid Al-Jabiri: Interaksi dan Kontestasi Nalar
Bayani,Irfani,dan Burhani, 1, no. 1 (2024).

156 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

satunya jalan menuju kebenaran. Irfani menegaskan pluralitas sumber pengetahuan dan

menolak reduksi realitas pada aspek yang dapat diukur secara empiris. Dengan demikian,

irfani membuka ruang bagi dialog antara sains, agama, dan spiritualitas tanpa menegasikan
otonomi masing-masing.

Pendekatan irfani juga memberikan kontribusi penting dalam pengembangan etika
keilmuan. Pengetahuan yang diperoleh melalui pengalaman spiritual cenderung melahirkan
kesadaran tanggung jawab dan sikap rendah hati32, Ilmu tidak dipandang sebagai alat
dominasi, melainkan sebagai amanah yang harus digunakan untuk kemaslahatan. Dalam
konteks perkembangan teknologi mutakhir, seperti kecerdasan buatan dan bioteknologi,
pendekatan irfani menawarkan landasan etis yang sangat dibutuhkan agar kemajuan
teknologi tidak mengabaikan nilai kemanusiaan dan martabat hidup.

Dalam integrasi agama dan sains, irfani berfungsi sebagai sumber orientasi makna dan
tujuan. Sains menjawab pertanyaan tentang bagaimana realitas bekerja, tetapi sering kali
gagal menjawab mengapa realitas tersebut bermakna bagi manusia33. Irfani mengisi
kekosongan ini dengan menawarkan pemahaman eksistensial yang menempatkan manusia
sebagai makhluk spiritual yang bertanggung jawab. Integrasi ini memungkinkan lahirnya
paradigma sains yang tidak hanya maju secara teknologis, tetapi juga berakar pada nilai-nilai
transendental dan kemanusiaan.

Pendekatan irfani sebagai epistemologi intuitif dan spiritual menegaskan bahwa Islam
memiliki kerangka keilmuan yang holistik dan multidimensional. Ketika diintegrasikan
secara harmonis dengan bayani dan burhani, irfani memperkuat fondasi filosofis integrasi
agama dan sains. Paradigma ini memungkinkan pengembangan ilmu pengetahuan yang
tidak hanya sahih secara epistemologis, tetapi juga bermakna secara eksistensial dan
bertanggung jawab secara etis. Dengan demikian, irfani berperan krusial dalam membangun
paradigma keilmuan Islam yang humanis, transendental, dan relevan dalam menjawab

tantangan peradaban kontemporer.

32 Muhammad Ulil Abshor, ‘Epistemologi Irfani (Sebuah Tinjauan Kajian Tafsir Sufistik)’, Jurnal At-Tibyan:
Jurnal llmu Alquran dan Tafsir 3, no. 2 (2018): 249, https://doi.org/10.32505/tibyan.v3i2.649.
3 Marjuki et al., Konsep Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat Pendidikan Islam.

157|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

2.5 Integrasi Bayani, Burhani, dan Irfani dalam Paradigma Keilmuan Islam

Integrasi bayani, burhani, dan irfani dalam paradigma keilmuan Islam menuntut
pemahaman ulang yang lebih mendalam tentang hakikat pengetahuan, metode ilmiah, dan
tujuan perolehan ilmu. Ketiga pendekatan tersebut tidak dapat dipandang sebagai pilihan
alternatif yang eksklusif; melainkan sebagai rangkaian modal epistemik yang saling
melengkapi dalam rangka memenuhi kebutuhan intelektual dan moral masyarakat Muslim
yang berhadapan dengan realitas kontemporer34. Dalam pemikiran tradisional Islam,
wahyu, akal, dan pengalaman batin merupakan titik-titik rujukan epistemik yang saling
berkaitan secara fungsional. Oleh karena itu, rekonstruksi paradigma keilmuan yang mampu
merespons tantangan modern bukan sekadar menempatkan satu pendekatan di atas yang
lain, tetapi merumuskan mekanisme integratif yang mempertahankan otonomi metodologis
masing-masing sementara menciptakan sinergi heuristik untuk tujuan bersama, yakni
kemaslahatan dan kebenaran yang multidimensional.

Proses integrasi harus dimulai dari pengakuan teoretis bahwa masing-masing
pendekatan memiliki peran epistemik spesifik: bayani sebagai sumber norma dan orientasi
moral yang meneguhkan batas-batas nilai; burhani sebagai instrumen verifikasi, prediksi,
dan penjelasan obyektif mengenai fenomena alam dan sosial; irfani sebagai medium untuk
meresapi makna eksistensial dan menumbuhkan tanggung jawab batiniah3>. Ketika peran-
peran ini dipahami fungsional, integrasi menjadi mungkin melalui suatu mekanisme dialogis
di mana teks wahyu menyediakan kerangka tujuan dan etika, metode ilmiah menghasilkan
pengetahuan instrumental yang dapat diandalkan, dan pengalaman spiritual memastikan
bahwa produk pengetahuan tersebut tidak kehilangan orientasi kemanusiaan. Mekanisme
dialogis semacam ini menolak dualisme yang memisahkan fakta dari nilai, menjadikan ilmu

bukan sekadar perangkat teknis melainkan kegiatan kebudayaan yang bermakna.

3 Desfita et al., ‘Integration Of Science In The Perspective Of Islamic Educational Philosophy And Its
Implications In Realizing Holistic Education’.
% Amirul Mukminin et al., ‘Integration of Bayani, Burhani and Irfani Epistemologies in Arabic Language
Learning in Islamic Boarding School-Based Colleges’, Asalibuna 9, no. 01 (2025): 91-107,
https://doi.org/10.30762/asalibuna.v9i01.5292.

158 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM
VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

Secara praksis, integrasi itu harus ditransformasikan ke dalam institusi pendidikan,
penelitian, dan kebijakan ilmiah. Di ranah pendidikan, kurikulum dan metodologi
pengajaran harus meramu unsur-unsur bayani, burhani, dan irfani sehingga siswa tidak
hanya diasah kemampuan berpikir analitis dan eksperimental, tetapi juga dididik dalam
kemampuan tafsir teks, etika ilmiah, dan latihan pembinaan batin3¢. Model pembelajaran
yang hanya menekankan teknis sains berisiko menghasilkan kapasitas kognitif tinggi namun
miskin akan kesadaran tanggung jawab sosial dan spiritual. Sebaliknya, pendidikan yang
terlalu tekstual tanpa dimens rasional dan empiris akan menghasilkan reproduksi
pengetahuan yang tidak adaptif terhadap problematika kontemporer. Oleh karena itu,
integrasi di ranah pendidikan berarti merancang kurikulum yang menyelaraskan
kompetensi kognitif, afektif, dan spiritual, serta menanamkan praktik-praktik evaluasi yang
mampu mengukur kemajuan pada ketiga ranah tersebut secara seimbang.

Dalam konteks penelitian ilmiah, integrasi menuntut etika penelitian yang diinspirasi
oleh prinsip-prinsip normatif dari wahyu, disandingkan dengan metodologi riset yang ketat
dan keterbukaan terhadap intuisi kreatif. Riset yang dilakukan tanpa pedoman etis bisa
menghasilkan teknologi dan kebijakan yang berpotensi merugikan kemanusiaan dan
lingkungan. Di sinilah fungsi bayani penting sebagai pedoman normatif yang menetapkan
tujuan-tujuan dasar, seperti keadilan, kesejahteraan, dan pelestarian alam. Metode burhani
memberikan kaidah verifikasi yang membuat klaim ilmiah dapat diuji dan direplikasi,
sementara irfani memberi ruang bagi wawasan yang muncul dari pengalaman mendalam
yang sering menjadi sumber ide inovatif atau pemahaman holistik yang belum bisa
dijabarkan secara semata-rasional3’. Persinggungan metode ini mendorong model
penelitian transdisipliner yang menggabungkan analisis kuantitatif dan kualitatif, tafsir
tekstual, dan refleksi nilai.

Secara epistemologis, integrasi menuntut klausa koherensi yang mengatur bila terjadi

% Mhd Saleh et al., ‘Paradigm of Integration of Islamic and Scientific Knowledge: Philosophical Reflection
on Islamic Basic Education’, Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan Multikulturalisme 7, no. 1 (2025): 484—
98, https://doi.org/10.37680/scaffolding.v7i1.7102.

% Amirul Mukminin et al., ‘Integration of Bayani, Burhani and Irfani Epistemologies in Arabic Language
Learning in Islamic Boarding School-Based Colleges’.

159|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM
VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)
ketegangan antara temuan empiris dan interpretasi tekstual. Model integratif yang sehat
tidak bertujuan untuk meniadakan konflik epistemik melalui subordinasi salah satu
pendekatan, tetapi melalui prosedur kritis yang memungkinkan koreksi bersama. Misalnya,
apabila temuan empiris menantang suatu interpretasi tekstual tradisional, proses ijtihad
yang terbuka dan metodologis dapat merekonsiliasi perbedaan itu melalui evaluasi ulang
konteks historis, bahasa, dan tujuan teks, disertai verifikasi empiris tambahan. Sebaliknya,
apabila klaim ilmiah berpotensi melanggar prinsip etis dasar, diskursus normatif harus
memandu pembatasan atau penyesuaian praktik ilmiah tersebut38. Mekanisme korektif dua
arah semacam ini mencerminkan struktur epistemik yang dinamis: burhani memeriksa
fakta, bayani memeriksa tujuan, dan irfani mengkaji niat serta kedalaman efek
eksistensialnya.

Integrasi juga harus menampakkan dirinya dalam tata kelola ilmu pengetahuan di level
kebijakan publik. Negara dan lembaga pendidikan tinggi perlu menyusun kebijakan riset
yang tidak hanya mengejar indikator produktivitas ilmiah, tetapi juga mengadopsi
parameter etis dan keberlanjutan yang diinspirasi oleh nilai-nilai tradisi Islam3?. Alokasi
dana riset, misalnya, dapat didorong untuk menyeimbangkan studi yang berorientasi teknis
dengan penelitian yang memberi perhatian pada dampak sosial, etika, dan lingkungan.
Mekanisme review etika riset harus memperhitungkan perspektif bayani mengenai amanah
dan maslahat, sehingga riset yang berisiko melanggar martabat manusia atau merusak
ekosistem tidak hanya dinilai dari cost-benefit ekonomi melainkan juga dari ukuran etis
yang lebih luas.

Dari segi budaya intelektual, integrasi membutuhkan perubahan gaya berpikir yang
menghargai pluralitas metode. Budaya akademik yang sehat adalah budaya yang mendorong

dialog interdisipliner antara teolog, filsuf, ilmuwan alam, dan praktisi spiritual. Ketika akal

% Anwar Ma'rufi et al., ‘Burhani Epistemology in The Scientific Development of Contemporary Pesantren’,
Tafkir:  Interdisciplinary ~ Journal — of  Islamic ~ Education 5, mno. 2  (2024): 301-14,
https://doi.org/10.31538/tijie.v5i2.937.

% Hammis Syafaq et al., ‘Reconstructing Islamic Epistemology: Bridging Metaphysics, Reason, and
Revelation’,  Teosofi:  Jurnal Tasawuf Dan  Pemikiran Islam 14, mno. 2 (2023): 240-69,
https://doi.org/10.15642/teosofi.2024.14.2.240-269.

160 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

tersaring oleh keberbedaan disipliner, serta teks dan pengalaman batin diberi tempat, akan

lahir wacana ilmiah yang kaya nuansa dan mampu menawarkan solusi lebih berkelanjutan.

Di tingkat komunitas ilmiah Islam, penguatan jejaring kolaboratif antar-bidang menjadi

kunci agar ide-ide integratif dapat diuji secara empiris sambil tetap konsisten dengan
horizon normatif tradisi.

Integrasi bayani, burhani, dan irfani juga harus dilihat dari dimensi normatif:
pengetahuan yang integratif tidak hanya berorientasi pada kebenaran teoretis tetapi juga
pada kebaikan praktis. Konsekuensinya, indikator keberhasilan ilmu tidak lagi semata-mata
diukur oleh produk paten atau sitasi, melainkan juga oleh manfaat sosial, pemeliharaan
martabat, dan keseimbangan ekologis#%. Konsep keilmuan seperti ini menuntut rekonstruksi
evaluasi ilmiah yang menempatkan kualitas moral dan dampak jangka panjang sebagai
bagian dari standar mutu. Dalam jangka panjang, standar semacam ini memungkinkan
masyarakat ilmiah Muslim menawarkan model penelitian dan inovasi yang berbeda dari
paradigma techno-utilitarian yang semata mengejar efisiensi dan keuntungan.

Selanjutnya, integrasi harus mempersiapkan metodologi untuk menghadapi problem-
problem baru yang bersifat kompleks dan berlapis, seperti perubahan iklim, etika
bioteknologi, kecerdasan buatan, dan ketidakadilan sosial ekonomi. Masalah-masalah
tersebut tidak dapat diselesaikan oleh pendekatan tunggal; mereka menuntut solusi yang
memadukan validitas empiris, kejelasan normatif, dan sensitivitas eksistensial. Sebagai
contoh, pengembangan teknologi biomedis seharusnya diawali dengan kajian rasional
tentang manfaat dan risiko, diatur oleh prinsip-prinsip etika yang menegaskan harga diri
manusia, dan didampingi refleksi spiritual yang menjaga bahwa teknologi tidak mereduksi
manusia menjadi objek semata. Langkah-langkah semacam ini mencerminkan praktik
integratif yang operasional.

Terakhir, integrasi bayani, burhani, dan irfani memiliki implikasi untuk pembinaan

karakter ilmuwan. Ilmuwan yang ideal menurut paradigma integratif bukan sekedar ahli

4 Ulviana, ‘Hubungan Nalar Bayani, Nalar Burhani, Dan Nalar Irfani Dalam Integrasi Interkoneksi
Keilmuwan Amin Abdullah’, Salimiya: Jurnal Studi llmu Keagamaan Islam 5, no. 3 (2024): 297-306,
https://doi.org/10.58401/salimiya.v5i3.1479.

161 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM
VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)
teknis, tetapi orang yang terlatih dalam etika, mampu berpikir kritis, terbuka terhadap
pengalaman spiritual yang menambah kedalaman makna, dan bersikap rendah hati
terhadap batas-batas pengetahuan#l. Pembinaan karakter seperti ini dapat dicapai melalui
program pelatihan yang menggabungkan etika profesi, studi teks klasik secara kontekstual,
pengalaman reflektif, serta praktik penelitian yang kolaboratif dan bertanggung jawab.
Singkat kata, integrasi bayani, burhani, dan irfani seharusnya bukan wacana normatif
semata melainkan agenda praktis yang direalisasikan melalui kurikulum, kebijakan riset,
budaya akademik, governance ilmu, dan pembentukan karakter ilmuwan. Implementasi
integratif itu menuntut keberanian institusional untuk mereformasi indikator keberhasilan
akademik, untuk merancang mekanisme ijtihad yang metodologis dalam merespons temuan
empiris, dan untuk menempatkan tujuan kemanusiaan serta keberlanjutan sebagai pusat
aktivitas ilmiah#2. Dengan demikian, paradigma keilmuan Islam yang integratif berpotensi
menawarkan pendekatan yang tidak hanya memperkaya tradisi intelektual Islam tetapi juga
memberi kontribusi substansial bagi solusi peradaban yang lebih berimbang, manusiawi,

dan berkelanjutan.

3. KESIMPULAN

Kesimpulan ini menegaskan bahwa persoalan dikotomi antara agama dan sains yang
selama ini mengemuka dalam diskursus keilmuan Islam bukanlah persoalan inheren dalam
tradisi intelektual Islam itu sendiri, melainkan hasil dari pembacaan parsial terhadap
sumber-sumber epistemologis Islam. Melalui analisis filosofis terhadap pendekatan bayani,
burhani, dan irfani, penelitian ini menunjukkan bahwa paradigma keilmuan Islam sejak awal
dibangun di atas struktur epistemologi yang integratif, multidimensional, dan dialogis.
Dengan demikian, masalah utama yang dikaji dalam artikel ini, yakni bagaimana agama dan
sains dapat diintegrasikan secara epistemologis dalam Islam, menemukan jawabannya

melalui pemahaman bahwa ketiga pendekatan tersebut tidak saling meniadakan, melainkan

4 Erdiyani et al., Integrasi Epistemologi (Bayani, Burhani, Dan Irfani) Dalam Pendidikan Islam Kontemporer.

# Thah Solihah et al., ‘Integrating Al-Qur’an, Hadith, and Science in Islamic Education: Tracing Scientific
Insights’, Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Sains Islam Interdisipliner, 31 August 2025, 123-31,
https://doi.org/10.59944/jipsi.v4i3.453.

162|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM
VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)
saling melengkapi dalam membentuk sistem pengetahuan yang utuh.

Pembahasan awal menunjukkan bahwa pendekatan bayani berfungsi sebagai fondasi
normatif yang memastikan bahwa aktivitas keilmuan tetap berada dalam kerangka nilai
wahyu. Bayani menjaga kesinambungan tradisi, memberikan orientasi etis, dan menetapkan
tujuan fundamental dari pengembangan ilmu pengetahuan. Tanpa bayani, sains berisiko
kehilangan arah normatif dan terjebak dalam relativisme nilai. Namun, penelitian ini juga
menegaskan bahwa bayani tidak dimaksudkan untuk menghambat rasionalitas atau
kreativitas ilmiah, melainkan untuk memberikan kerangka makna dan tanggung jawab
dalam pemanfaatan ilmu.

Pendekatan burhani kemudian dianalisis sebagai pilar rasional dan empiris dalam
epistemologi Islam. Temuan penelitian menunjukkan bahwa rasionalitas dan metode ilmiah
memiliki legitimasi yang kuat dalam tradisi Islam dan berfungsi sebagai sarana untuk
memahami realitas alam dan sosial secara sistematis dan dapat diverifikasi. Burhani
memungkinkan umat Islam untuk terlibat secara aktif dalam pengembangan sains modern
tanpa harus mengadopsi paradigma sekuler yang memisahkan ilmu dari nilai. Namun,
penelitian ini juga menegaskan bahwa burhani memiliki keterbatasan inheren jika berdiri
sendiri, karena rasionalitas instrumental yang terlepas dari nilai dapat melahirkan krisis
kemanusiaan dan ekologis.

Pendekatan irfani, sebagaimana dianalisis dalam penelitian ini, melengkapi bayani
dan burhani dengan dimensi intuitif dan spiritual yang memberikan kedalaman makna dan
orientasi eksistensial. Temuan penelitian menunjukkan bahwa irfani berperan penting
dalam menghindarkan ilmu pengetahuan dari reduksionisme dan positivisme sempit.
Melalui irfani, pengetahuan tidak hanya dipahami sebagai akumulasi informasi, tetapi
sebagai proses transformasi diri yang melibatkan kesadaran moral dan spiritual. Irfani
memastikan bahwa pengembangan ilmu pengetahuan tetap berakar pada nilai kemanusiaan
dan kesadaran transendental.

Sintesis dari ketiga pendekatan tersebut menunjukkan bahwa integrasi bayani,
burhani, dan irfani merupakan fondasi filosofis yang kokoh bagi paradigma keilmuan Islam.

Integrasi ini tidak bersifat hierarkis atau subordinatif, melainkan fungsional dan

163|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

kontekstual. Setiap pendekatan memiliki wilayah kerja epistemik yang spesifik, namun

ketiganya saling berinteraksi melalui mekanisme korektif dan dialogis. Temuan utama

penelitian ini adalah bahwa paradigma keilmuan Islam yang integratif mampu mengatasi

dikotomi agama dan sains dengan cara merekonstruksi relasi antara wahyu, akal, dan
pengalaman spiritual secara harmonis.

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa integrasi epistemologis tersebut memiliki
implikasi praktis yang signifikan bagi pendidikan, penelitian, dan kebijakan ilmu
pengetahuan di dunia Muslim. Paradigma integratif mendorong pengembangan pendidikan
[slam yang tidak hanya menekankan aspek kognitif dan teknis, tetapi juga pembentukan
karakter, kesadaran etis, dan kedalaman spiritual. Dalam konteks riset ilmiah, integrasi ini
menuntut etika penelitian yang berorientasi pada kemaslahatan dan keberlanjutan, serta
membuka ruang bagi pendekatan transdisipliner dalam menjawab problem-problem
kompleks kontemporer.

Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi agama dan sains
dalam paradigma keilmuan Islam bukanlah proyek utopis atau normatif semata, melainkan
agenda epistemologis yang memiliki dasar historis, filosofis, dan metodologis yang kuat.
Paradigma bayani-burhani-irfani menawarkan alternatif yang signifikan terhadap model
keilmuan modern yang cenderung fragmentaris dan reduksionistik. Melalui paradigma ini,
[slam dapat berkontribusi secara substantif dalam diskursus global tentang ilmu
pengetahuan, etika, dan peradaban.

Sebagai rekomendasi untuk riset selanjutnya, penelitian ini mendorong adanya
kajian empiris tentang implementasi integrasi bayani, burhani, dan irfani dalam kurikulum
pendidikan tinggi Islam dan lembaga riset. Penelitian lanjutan juga dapat mengeksplorasi
penerapan paradigma integratif ini dalam bidang-bidang spesifik seperti teknologi digital,
bioetika, kecerdasan buatan, dan studi lingkungan. Selain itu, diperlukan kajian komparatif
antara paradigma keilmuan Islam dan model integrasi ilmu dalam tradisi intelektual lain
untuk memperkaya dialog lintas peradaban. Dengan pengembangan riset semacam ini,
paradigma keilmuan Islam yang integratif tidak hanya akan tetap relevan, tetapi juga mampu

memberikan kontribusi nyata bagi pembangunan ilmu pengetahuan yang berkeadilan,

164|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

bermakna, dan berkelanjutan.

Referensi

Abshor, Muhammad Ulil. ‘Epistemologi Irfani (Sebuah Tinjauan Kajian Tafsir Sufistik)’.
Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alquran dan Tafsir 3, no. 2 (2018): 249.
https://doi.org/10.32505 /tibyan.v3i2.649.

Afwadzi, Benny. ‘Interaksi Epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani dengan Pendidikan
Agama Islam: Tawaran Interconnected Entities’. Ma’arif Journal of Education 2 (2023): 28-
37.

Alkhadafi, Rahmad. ‘Epistemologi Filsafat Islam’. JMPI: Jurnal Manajemen, Pendidikan dan
Pemikiran Islam 2, no. 1 (2024): 34-41. https://doi.org/10.71305/jmpi.v2i1.48.

Amirul Mukminin, Aisyatul Hanun, Zainuddin, Lutfi Mushtofa, and Almannah Wassalwa.
‘Integration of Bayani, Burhani and Irfani Epistemologies in Arabic Language Learning in
Islamic Boarding School-Based Colleges’. Asalibuna 9, no. 01 (2025): 91-107.
https://doi.org/10.30762 /asalibuna.v9i01.5292.

Aziz, Husein. ‘Epistemology of the Integration of Religion and Science Qur’anic Perspective’.
Tribakti:  Jurnal  Pemikiran  Keislaman 33, no. 2 (2022): 239-64.
https://doi.org/10.33367 /tribakti.v33i2.2833.

Beggy, Miranda, and Ellya Roza. Epistemologi Nalar Bayani, Burhani dan Irfani dalam Filsafat
Pendidikan Islam.7,no. 1 (2024).

Desfita, Vivi, Salminawati Salminawati, and Usiono Usiono. ‘Integration Of Science In The
Perspective Of Islamic Educational Philosophy And Its Implications In Realizing Holistic
Education’. Jurnal As-Salam 8, no. 2 (2024): 114-34.
https://doi.org/10.37249 /assalam.v8i2.714.

Erdiyani, Fenny, Zainuddin Syarif, Mahfida Inayati, and Eliyatul Fitriyah. Integrasi
Epistemologi (Bayani, Burhani, Dan Irfani) Dalam Pendidikan Islam Kontemporer. 5, no. 3
(2025).

Fatkhun, Andi Kenzie Latunrung, Oktavia Romadani, [lham Syahputra, et al. Sinergi
Epistemologi Bayani, Burhani, Dan Irfani Dalam Kajian Wacana Ilmiah Islam: Pendekatan
Komprehensif Terhadap Sumber Pengetahuan, Rasionalitas, Dan Spiritualitas. 3, no. 11
(2025).

Hakim, Abdul. ‘Integrasi [lmu Dan Agama: Perspektif Islam Dalam Ontologi, Epistemologi,
Dan Aksiologi Ilmu Pengetahuan’. Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 10, no. 1 (2025).
Hidayaturrahman, Mohammad, Sudarman Sudarman, Husamah Husamah, and Ita Rahmania
Kusumawati. ‘Integrating Science and Religion at Malaysian and Indonesian Higher
Education’. Al-Ta Lim Journal 28, no. 1 (2021): 55-66.
https://doi.org/10.15548/jt.v28i1.658.

Irfani, Muhammad, Muhammad Ikhwan Habibi, and Muhammad Rifgiyansyah. ‘Methods of
Interpretation: Epistemological Views of Bayani, Burhani, and Irfani’. INTIHA: Islamic
Education Journal 2, no. 2 (2025): 273-84. https://doi.org/10.58988/intiha.v2i2.334.
Khoiriyah, Siti Nur, Achmad Khudori Soleh, and Wulan Nur Diana. Implementasi Epistimologi

165|Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

Irfani dalam Membentuk Keluarga Sakinah Mawadah Warahmah. 9, no. 1 (2024).

Kulsum, Ummi. ‘Epistemologi Islam Dalam Tinjauan Filosofis’. Urwatul Wutqo 9, no. 2
(2020): 229-41.

Lutfi, Muhammad. Taksonomi Epistemologi Arab ‘Abid Al-Jabiri: Interaksi dan Kontestasi
Nalar Bayani,Irfani,dan Burhani. 1, no. 1 (2024).

Marjuki, Sulton Nur Falagq, Muhammad Izul Haq, Zakiya Qothrun Nada, and Muhammad
Yusron Maulana El-Yunusi. Konsep Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat
Pendidikan Islam. 9, no. 1 (2024).

Ma'rufi, Anwar, Saifudin, Khorun Nisa’, and Muhajir. ‘Burhani Epistemology in The Scientific
Development of Contemporary Pesantren’. Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic
Education 5, no. 2 (2024): 301-14. https://doi.org/10.31538 /tijie.v5i2.937.

Mutakallim, Mutakallim. ‘Menelusuri Bangunan Epistemologi Keislaman Klasik
(Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani)’. Jurnal Pendidikan Kreatif 1, no. 1 (2020).
https://doi.org/10.24252 /jpk.v1il.14414.

Muzammil, Ahmad, Syamsuri Harun, and Achmad Hasan Alfarisi. ‘Bayani, Irfani and Burhani
Epistemology as the Basic of Science Development in Islam’. Al-Irfan: Journal of Arabic
Literature and Islamic Studies 5, no. 2 (2022): 284-302.
https://doi.org/10.36835/alirfan.v5i2.5773.

Nasution, Rodiah, and M Sholih Salimul Ugba. ‘Irfani Epistemology Imam Al-Ghazali’s
Perspective in Islamic Education’. Jurnal Pendidikan Islam 16, no. 1 (2024).

Nurhamidah, Winda Islamitha, Lutfiah Holifa Balkis, Aufa Fatchia Rahma, and Nur Azizatul
Haqiah. Integrasi Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani dalam Pembentukan IImu
Pendidikan Islam Kontemporer. 4, no. 3 (2025): 669-78.

Nuryamin. ‘Epistemologi Islam: Perspektif Empirisme dan Rasionalisme’. Jurnal Pendidikan
Kreatif 5,no. 1 (2024): 14-30. https://doi.org/10.24252 /jpk.v5i1.45729.

Putri, Lasmi Anisa. ‘Rekonstruksi Epistemologi Islam: Integrasi Bayani, Irfani, Dan Burhani
Untuk Resiliensi Pengetahuan Di Era Digital’. Journal of Islamic Studies and Humanities 10,
no. 1 (2025).

Rangkuti, Fatima Rahma. ‘Implementasi Metode Tajribi, Burhani, Bayani, Dan Irfani Dalam
Studi Filsafat Pendidikan Islam’. AI-Muaddib : Jurnal l[Imu-Ilmu Sosial & Keislaman 4, no. 1
(2019): 41. https://doi.org/10.31604/muaddib.v1i1.787.

Saleh, Mhd, Sutrisno Sutrisno, Zainal Arifin, Maemonah Maemonah, and Rahmat Solihin.
‘Paradigm of Integration of Islamic and Scientific Knowledge: Philosophical Reflection on
I[slamic Basic Education’. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan Multikulturalisme 7, no. 1
(2025): 484-98. https://doi.org/10.37680/scaffolding.v7i1.7102.

Solihah, Thah, Isma Hisbullah Aljauhany, Khaibar Akmaluddin, Ahmad Mustafidin, Safa
Alrumayh, and Alfian Eko Rochmawan. ‘Integrating Al-Qur’an, Hadith, and Science in Islamic
Education: Tracing Scientific Insights’. Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Sains Islam Interdisipliner,
31 August 2025, 123-31. https://doi.org/10.59944 /jipsi.v4i3.453.

Syafaq, Hammis, Masdar Hilmy, Nur Lailatul Musyafaah, and Mohammed Ramadhan
Abraheem Alshaykh Ali. ‘Reconstructing Islamic Epistemology: Bridging Metaphysics,
Reason, and Revelation’. Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 14, no. 2 (2023): 240-
69. https://doi.org/10.15642 /teosofi.2024.14.2.240-269.

166 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025
P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742 (e)

Ulliyah, Anggun Khafidhotul, Eva Nur Aulia, Muhammad Azka Waradana Ikhsan, et al.
‘Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Pemikiran Islam’. Revorma:
Jurnal Pendidikan dan Pemikiran 4, no. 1 (2024): 33-44.
https://doi.org/10.62825 /revorma.v4i1.96.

Ulviana. ‘Hubungan Nalar Bayani, Nalar Burhani, Dan Nalar Irfani Dalam Integrasi
Interkoneksi Keilmuwan Amin Abdullah’. Salimiya: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam 5, no.
3 (2024): 297-306. https://doi.org/10.58401 /salimiya.v5i3.1479.

Ummah, Khaira, Duski Samad, and Firdaus ST Mamad. The Qur’an as a Source of Islamic
Epistemology and Its Implementation in the Contemporary Era. 4, no. 8 (2025).

167 |Page
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923



https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.32923

