
 Original Research 
 

EL-FIKR: 
Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam 

 Vol. 6. No. 2, Desember  2025, 183-196 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr 

 

Copyright © 2025 Thohari, Afandi, et. al 
This work is licensed under  Lisensi Atribusi Creative Commons 

   
 

DIALEKTIKA SIFAT DAN MAHIYAH TUHAN: 
Analisis Tahafut At-Tahafut Karya Ibnu Rusyd 

 
Afandi Thohari1 
 

1 Universitas  Indonesia ; afandi.nur@ui.ac.id 

 

DOI: https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425 

Submission: 26-12-2025 Accepted: 30-12-2025 Published: 30-12-2025 

Cite this 
article: 

Thohari, Afandi. “DIALEKTIKA SIFAT DAN MAHIYAH 
TUHAN:Analisis Tahafut At-Tahafut Karya Ibnu Rusyd”. EL-
FIKR: Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam 6, no. 2 (n.d.): 183–196. 
Accessed December 30, 
2025. https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/
33425. 

 

Abstract:  

This study examines the dynamics of the debate concerning the divine attributes and mahiyah 
(essence) of God in Tahāfut al-Tahāfut by Ibn Rushd as a response to al-Ghazālī’s critique in 
Tahāfut al-Falāsifah. The research employs a descriptive-analytical method with a 
philosophical approach to explore the encounter between the traditions of kalām and 
philosophy in understanding the relationship between the Divine Essence and God’s attributes, 
as well as the concepts of existence (wujūd) and essence (mahiyah) from Ibn Rushd’s 
perspective. The findings indicate that the differences between theologians and philosophers 
regarding the divine attributes are fundamentally more conceptual and terminological than 
substantive in nature. Ibn Rushd maintains that all divine perfections are identical with God’s 
Essence within the framework of divine simplicity and unity, in contrast to Ashʿarite theology, 
which posits attributes as realities that inhere in but are not identical with the Essence. Ibn 
Rushd’s principal contribution lies in his consistent application of the demonstrative (burhānī) 
method and his development of the idea of harmonizing reason and revelation through a 
classification of levels of human understanding. Ibn Rushd’s thought remains highly relevant 
for strengthening inter-school dialogue, integrating science and religion, and advancing 
contemporary studies in Islamic philosophy. 

Keyword : Ibnu Rusyd, Tahafut at-Tahafut, attributes of Allah, mahiyah, Al-Ghazali, Islamic 
philosophy 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/33425
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/elfikr/article/view/33425


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

184 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425 

1. PENDAHULUAN 

Perdebatan mengenai sifat-sifat Allah dan hubungannya dengan Zat Ilahi merupakan 
salah satu tema paling fundamental dalam sejarah pemikiran Islam. Persoalan ini tidak 
hanya bersifat teoretis, tetapi juga memiliki implikasi praktis dalam kehidupan keagamaan 
umat Islam, seperti dalam pemahaman ibadah, kehendak Tuhan, dan konsep takdir. 
Berbagai aliran pemikiran Islam memberikan respons yang berbeda terhadap persoalan ini. 
Mu‘tazilah menolak adanya sifat-sifat tambahan demi menjaga kemurnian tauhid, Asy‘ariyah 
menetapkan sifat-sifat qadim dengan rumusan teologis khas, sementara para filosof Muslim 
memahami Tuhan sebagai Wujud Murni yang tidak memiliki mahiyah selain wujud-Nya 
sendiri 1. 

Konfrontasi paling tajam antara tradisi kalam dan filsafat tercermin dalam dua karya 
monumental, yaitu Tahafut al-Falasifah (Kerancuan Para Filosof) karya Imam al-Ghazali dan 
Tahafut at-Tahafut (Kecancuan dalam Kecancuan) karya Ibnu Rusyd. Kedua karya ini 
merepresentasikan puncak perdebatan antara pendekatan teologis-tradisional dan 
pendekatan filosofis-rasional dalam memahami persoalan metafisika, khususnya ketuhanan. 
Perdebatan tersebut tetap relevan hingga kini karena menyentuh persoalan mendasar 
tentang hubungan antara akal dan wahyu, serta batas-batas penggunaan rasio dalam 
memahami ajaran agama 2. 

Al-Ghazali (1058–1111 M) menulis Tahafut al-Falasifah dengan tujuan membongkar 
kelemahan-kelemahan argumen metafisika para filosof, khususnya al-Farabi dan Ibnu Sina. 
Ia mengkritik dua puluh persoalan filosofis, dan menilai tiga di antaranya sebagai pandangan 
yang membawa kepada kekufuran, yakni keqadiman alam, penolakan pengetahuan Tuhan 
terhadap hal-hal partikular, serta penolakan kebangkitan jasmani. Kritik terhadap 
pandangan filosof mengenai sifat-sifat Allah merupakan bagian dari upaya Al-Ghazali untuk 
membela ortodoksi Islam dari apa yang ia anggap sebagai penyimpangan rasional yang 
berbahaya bagi iman umat 3. 

Motivasi kritik Al-Ghazali bersifat epistemologis dan teologis. Secara epistemologis, ia 
meragukan klaim para filosof bahwa metode demonstratif (burhan) dapat menghasilkan 
kepastian dalam persoalan metafisika, karena premis-premisnya tidak memiliki tingkat 
kepastian seperti dalam matematika dan logika. Secara teologis, ia khawatir bahwa 
kesimpulan filsafat yang bertentangan dengan makna literal wahyu akan merusak fondasi 
keimanan umat Islam. Dalam konteks ini, Al-Ghazali menempatkan dirinya sebagai pembela 
syariat dan penjaga kemurnian ajaran Islam 4. 

Sebagai respons terhadap kritik tersebut, Ibnu Rusyd (1126–1198 M) menulis Tahafut 
at-Tahafut sekitar tahun 1179–1180 M. Karya ini tidak hanya membela para filosof dari 
serangan Al-Ghazali, tetapi juga mengoreksi kekeliruan metodologis Al-Ghazali serta 
mengkritik unsur-unsur Neoplatonisme yang memengaruhi pemikiran al-Farabi dan Ibnu 
Sina. Ibnu Rusyd berupaya mengembalikan filsafat Islam kepada ajaran Aristoteles yang ia 

 
1 Sentia Indah, Azmi Fitrisia, and Ofianto, “Pemikiran Filsafat Islam,” Jurnal Pendidikan Tambusai 7, no. 3 (2023): 
27459–27466. 
2 Majid Fakhry, A History of Islami Philosophy (New York: Columbia University Press, 2004). 
3 Imam Al-Ghazali, Tahafut Al-Falasifah, ed. Rama (Yogyakarta: DIVA Press, 2024). 
4 Frank Griffel, Al-Ghazali’s Philosophical Theology, Reprint. (New York: Oxford University Press, 2010). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

185 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425 

anggap lebih murni dan konsisten secara rasional, sekaligus menunjukkan bahwa filsafat 
dan wahyu tidak harus dipertentangkan 5. 

Perdebatan antara al-Ghazali dan Ibnu Rusyd memiliki signifikansi besar dalam sejarah 
intelektual Islam. Pertama, perdebatan ini merepresentasikan pertemuan dua paradigma 
besar, yaitu kalam dan filsafat. Kedua, perdebatan ini membuka diskusi epistemologis 
mengenai validitas metode rasional dan batas-batas pengetahuan manusia. Ketiga, 
perdebatan ini berdampak pada cara umat Islam memahami Tuhan dan sifat-sifat-Nya dalam 
kehidupan beragama 6. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kritik 
Al-Ghazali terhadap pandangan filosof tentang sifat-sifat Allah, mengkaji respons Ibnu Rusyd 
dalam Tahafut at-Tahafut, serta menelaah konsep wujud dan mahiyah dalam pemikiran Ibnu 
Rusyd beserta kontribusinya bagi diskursus teologi Islam (Zar, 2007). 

 
 

2. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

2.1.  Konteks Historis Perdebatan Al-Ghazali dan Ibnu Rusyd 
Perdebatan antara al-Ghazali dan Ibnu Rusyd tidak dapat dipahami tanpa menelusuri 

konteks historis perkembangan filsafat Islam. Filsafat Islam (al-falsafah al-Islamiyyah) 
berkembang melalui gerakan penerjemahan (harakah al-tarjamah) pada masa Dinasti 
Abbasiyah di Baghdad. Gerakan ini mencapai puncaknya di Bayt al-Hikmah (Rumah 
Kebijaksanaan) pada masa Khalifah al-Ma'mun (813-833 M), di mana karya-karya Yunani 
khususnya Aristoteles, Plato, Plotinus, dan para komentatornya diterjemahkan ke dalam 
bahasa Arab. Penerjemah-penerjemah terkenal seperti Hunayn ibn Ishaq dan anaknya Ishaq 
ibn Hunayn memainkan peran kunci dalam memperkenalkan warisan intelektual Yunani 
kepada dunia Islam 7. 

Para filosof Muslim generasi awal seperti al-Kindi (801-873 M), yang dijuluki "Filosof 
Arab," berupaya menunjukkan bahwa tidak ada pertentangan antara filsafat dan wahyu. Al-
Farabi (872-950 M) mengembangkan sistem pemikiran yang lebih komprehensif, 
memadukan logika Aristotelian dengan kosmologi emanasi Neoplatonik dan 
mengintegrasikannya dengan konsep kenabian Islam. Ia mengembangkan teori tentang al-
madinah al-fadilah (kota utama) yang dipimpin oleh filosof-nabi. Ibnu Sina (980-1037 M) 
menyempurnakan sistem filsafat Islam dengan karyanya al-Syifa' dan al-Isyarat wa al-
Tanbihat, mengembangkan metafisika yang membedakan secara tajam antara wujud dan 
mahiyah, serta memperkenalkan konsep Wajib al-Wujud dan mumkin al-wujud (Nasr, 1976). 

Namun, percampuran antara filsafat Yunani khususnya unsur-unsur Neoplatonik 
dengan kerangka teologi Islam menimbulkan ketegangan dengan tradisi kalam yang lebih 
menekankan kepatuhan pada makna literal teks wahyu. Para mutakallimin, baik dari 
kalangan Mu'tazilah maupun Asy'ariyah, memandang beberapa kesimpulan filosofis sebagai 

 
5 Juhri Jaelani, Nurlatifah Nurlatifah, and Kusnawan Kusnawan, “Konsep Pemikiran Ibnu Rusyd Dan Relevansinya 
Terhadap Perkembangan Pendidikan Agama Islam Di Era Revolusi Industri 4.0,” Halaqa: Journal of Islamic 
Education 1, no. 1 (2025): 16–39. 
6 Muh. Subhan Ashari, “Teologi Islam Persepektif Harun Nasution,” AN NUR: Jurnal Studi Islam (2020). 
7 Madkour Ibrahim, Aliran Dan Teori Filsafat Islam (Jakarta, Indonesia: Bumi Aksara, 1995). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

186 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425 

ancaman terhadap ortodoksi Islam. Ketegangan ini mencapai puncaknya dalam kritik Al-
Ghazali terhadap para filosof. Al-Ghazali, yang telah menguasai filsafat secara mendalam 
sebagaimana dibuktikan dalam karyanya Maqasid al-Falasifah yang merupakan eksposisi 
objektif tentang filsafat melancarkan serangan sistematis dalam Tahafut al-Falasifah. Ia 
tidak menolak filsafat secara keseluruhan, logika dan matematika tetap ia terima, tetapi 
metafisika filosof ia tolak karena tidak menghasilkan kepastian 8. 

Al-Ghazali menulis Tahafut al-Falasifah dalam konteks sosio-politik yang kompleks. Ia 
hidup di masa Dinasti Seljuk yang menjadikan mazhab Asy'ariyah sebagai teologi resmi 
negara. Sebagai profesor di Madrasah Nizamiyah Baghdad lembaga pendidikan paling 
prestisius saat itu Al-Ghazali memiliki tanggung jawab untuk menjaga ortodoksi. Kritiknya 
terhadap filosof dapat dilihat sebagai bagian dari proyek lebih besar untuk memurnikan 
Islam dari pengaruh-pengaruh yang dianggap asing dan berbahaya. Meskipun demikian, 
metode kritiknya tetap rasional dan argumentatif, bukan sekadar penolakan dogmatis 9. 

Ibnu Rusyd lahir di Cordoba, pusat kebudayaan Islam di Andalusia, lima belas tahun 
setelah wafatnya al-Ghazali. Konteks Andalusia berbeda dari Timur Islam, tradisi filosofis di 
sana berkembang dengan relatif lebih bebas. Pada tahun 1169, Ibnu Rusyd diperkenalkan 
kepada Khalifah Abu Ya'qub Yusuf oleh Ibnu Tufayl, filosof senior istana. Khalifah 
mengeluhkan sulitnya memahami karya-karya Aristoteles dan meminta Ibnu Rusyd untuk 
mensyarah (sharh) karya-karya tersebut. Dari sinilah lahir syarah-syarah Ibnu Rusyd yang 
membuatnya dikenal sebagai "Sang Komentator" di Eropa abad pertengahan 10. 

Tahafut at-Tahafut ditulis dalam konteks ini sebagai upaya untuk merespons kritik al-
Ghazali yang telah beredar luas dan mempengaruhi sikap negatif terhadap filsafat di dunia 
Islam. Ibnu Rusyd menulis dengan kesadaran penuh bahwa ia sedang berhadapan dengan 
otoritas intelektual sebesar Al-Ghazali. Namun, ia tidak gentar dan menggunakan metode 
yang sama ketatnya untuk membongkar kelemahan-kelemahan argumen Al-Ghazali. Yang 
menarik, Ibnu Rusyd tidak membela semua posisi filosofis secara membabi buta, ia juga 
mengkritik Ibnu Sina dan menunjukkan di mana Ibnu Sina menyimpang dari Aristoteles. Ini 
menunjukkan objektivitas dan kejujuran intelektual Ibnu Rusyd 11. 

2.2. Perdebatan Sifat-sifat Allah dalam Tradisi Kalam 
Sebelum membahas kritik al-Ghazali dan respons Ibnu Rusyd, penting untuk memahami 

konteks perdebatan tentang sifat-sifat Allah dalam tradisi kalam Islam. Perdebatan ini 
melibatkan setidaknya tiga posisi utama yang masing-masing berupaya menjawab 
pertanyaan fundamental.  
1. Bagaimana hubungan antara Zat Allah dan sifat-sifat-Nya?  
2. Apakah sifat-sifat itu identik dengan Zat, berbeda dari Zat, atau memiliki status ontologis 

yang unik?  
Pertanyaan ini bukan sekadar masalah semantik, tetapi memiliki implikasi teologis yang 

 
8 Al-Ghazali, Tahafut Al-Falasifah. 
9 Griffel, Al-Ghazali’s Philosophical Theology. 
10 Jaelani, Nurlatifah, and Kusnawan, “Konsep Pemikiran Ibnu Rusyd Dan Relevansinya Terhadap Perkembangan 
Pendidikan Agama Islam Di Era Revolusi Industri 4.0.” 
11 Frenky Mubarok, Pengantar Filsafat Islam, ed. Nia Duniawati (Indramayu: CV. Adanu Abimata, 2022). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

187 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425 

serius karena menyangkut pemahaman tentang keesaan Tuhan (tawhid) dan transendensi-
Nya 12. 

Posisi pertama diwakili oleh Mu'tazilah yang berpendapat bahwa sifat-sifat Allah identik 
dengan Zat-Nya (al-sifat 'ayn al-dzat). Bagi Mu'tazilah, menetapkan sifat-sifat sebagai entitas 
tambahan yang berbeda dari Zat akan membawa kepada ta'addud al-qudama' 
(kemajemukan yang qadim), yang bertentangan dengan prinsip tauhid. Jika ilmu, kuasa, dan 
kehendak adalah entitas-entitas qadim yang berbeda dari Zat Allah, maka akan ada banyak 
yang qadim selain Allah, dan ini adalah syirik. Oleh karena itu, Mu'tazilah mengatakan bahwa 
Allah Maha Mengetahui dengan Zat-Nya, bukan dengan ilmu sebagai sifat tambahan. 

Posisi kedua diwakili oleh Asy'ariyah, aliran yang dianut Al-Ghazali yang menetapkan 
sifat-sifat Allah sebagai entitas-entitas qadim yang berbeda dari Zat tetapi tidak terpisah 
dari-Nya. Formulasi khas Asy'ariyah adalah la hiya huwa wa la hiya ghayruhu (sifat itu bukan 
Zat dan bukan pula selain Zat). Menurut al-Asy'ari, pendiri mazhab ini, Allah memiliki tujuh 
sifat-sifat ma'ani yang qadim: al-'ilm, al-qudrah, al-iradah, al-hayah, al-sam', al-basar, dan al-
kalam. Sifat-sifat ini bukan Zat (karena berbilang sedangkan Zat satu), tetapi juga bukan 
selain Zat (karena qadim bersama Zat dan tidak dapat dipisahkan dari-Nya). Formulasi ini 
berupaya menjaga keseimbangan antara penegasan sifat-sifat sebagaimana ditunjukkan 
wahyu dengan pemeliharaan prinsip keesaan Tuhan 13. 

Posisi ketiga diwakili oleh para filosof Muslim yang memahami Tuhan sebagai Wujud 
Murni (al-wujud al-mahd) atau Akal Murni (al-'aql al-mahd) yang tidak memiliki mahiyah 
selain wujud-Nya. Menurut pandangan ini, Tuhan adalah kesederhanaan mutlak, tidak ada 
pembedaan apapun dalam diri-Nya, termasuk pembedaan antara Zat dan sifat. 
Kesempurnaan-kesempurnaan yang kita nisbatkan kepada Tuhan seperti ilmu, kuasa, 
kehendak bukanlah entitas-entitas yang berbeda, melainkan aspek-aspek dari Wujud Murni 
yang satu dan sederhana itu. Kemajemukan hanya ada pada level konseptual manusia yang 
terbatas; dalam realitasnya, Tuhan adalah Satu yang tidak dapat dibagi-bagi atau 
dikomposisikan 14. 

 
2.3.   Kritik Al-Ghazali terhadap Pandangan Filosof tentang Sifat-sifat Allah 

Dalam Diskusi VI Tahafut al-Falasifah, Al-Ghazali mengkritik pandangan para filosof 
yang menolak sifat-sifat tambahan pada Zat Allah. Kritik Al-Ghazali berpusat pada beberapa 
keberatan utama yang menurutnya menunjukkan inkonsistensi dan bahaya posisi filosofis. 
Pertama, Al-Ghazali berargumen bahwa jika Tuhan tidak memiliki sifat ilmu, kuasa, dan 
kehendak dalam pengertian nyata (sifat haqiqiyyah), bagaimana mungkin Tuhan 
menciptakan dan mengatur alam? Penciptaan memerlukan pengetahuan tentang apa yang 
akan diciptakan, kuasa untuk mewujudkannya, dan kehendak untuk memilih menciptakan. 
Tanpa sifat-sifat ini dalam pengertian nyata, konsep penciptaan menjadi tidak bermakna 15. 

Kedua, Al-Ghazali mengkritik pandangan bahwa Tuhan hanya mengetahui Zat-Nya 

 
12 Muh. Subhan Ashari, “Teologi Islam Persepektif Harun Nasution.” 
13 Rudi Edwaldo Jasmit, “Kajian Analistis Terhadap Kitap Al Ibanah ’An Usul Al Dinayah Karya Abu Al-Hasan Al-
Asy’ari,” Jurnal Khazanah Ulum Ekonomi Syariah 2, no. 2 (2018). 
14 Ibnu Rusyd, Tahafut At-Tahafut, ed. Rusdianto (Yogyakarta: DIVA Press, 2025). 
15 Al-Ghazali, Tahafut Al-Falasifah. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

188 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425 

sendiri dan tidak mengetahui hal-hal partikular di alam. Menurut al-Ghazali, pandangan ini 
bertentangan dengan Al-Qur'an yang menegaskan bahwa Allah Maha Mengetahui segala 
sesuatu (bi kulli shay'in 'alim). Jika Tuhan tidak mengetahui kejadian-kejadian partikular 
seperti doa hamba-Nya, perbuatan-perbuatan manusia, dan detail-detail alam, maka Tuhan 
tidak layak disembah dan dimintai pertolongan. Lebih jauh, penolakan pengetahuan Tuhan 
terhadap partikular-partikular merupakan salah satu dari tiga masalah yang menurut Al-
Ghazali membawa kepada kekufuran 16. 

Ketiga, al-Ghazali mengkritik konsep Tuhan sebagai aql mahd (Akal Murni) yang 
menghasilkan alam melalui emanasi (fayd) secara niscaya (bi al-dharurah). Menurut Al-
Ghazali, pandangan ini meniadakan kehendak bebas Tuhan dan menjadikan penciptaan 
sebagai proses otomatis yang tidak dapat dikendalikan oleh Tuhan. Jika alam memancar dari 
Tuhan secara niscaya sebagaimana cahaya memancar dari matahari, maka Tuhan tidak 
memilih untuk menciptakan, penciptaan terjadi di luar kehendak-Nya. Ini bertentangan 
dengan konsep Islam tentang Tuhan sebagai Pencipta yang berkehendak dan memilih (fa''al 
lima yurid). Al-Ghazali melihat implikasi ini sebagai sangat serius karena menggerus konsep 
tentang Tuhan yang personal dan terlibat dalam alam 17. 

Keempat, Al-Ghazali mempertanyakan koherensi internal posisi filosofis. Jika Tuhan 
adalah kesederhanaan mutlak tanpa sifat apapun, bagaimana kita dapat berbicara tentang 
Tuhan sama sekali? Setiap pernyataan tentang Tuhan bahkan pernyataan bahwa Tuhan ada, 
mengimplikasikan semacam atribut. Mengatakan "Tuhan ada" berarti mengatakan Tuhan 
memiliki atribut eksistensi. Al-Ghazali berargumen bahwa posisi filosofis yang konsisten 
akan membawa kepada ta'til (pengosongan Tuhan dari semua atribut) yang pada akhirnya 
tidak berbeda dari ateisme. Jika kita tidak dapat mengatakan apapun tentang Tuhan, maka 
Tuhan menjadi tidak bermakna bagi kehidupan manusia 18. 
 
2.4.  Respons Ibnu Rusyd dalam Tahafut at-Tahafut 

Ibnu Rusyd dalam Tahafut at-Tahafut merespons kritik Al-Ghazali dengan cara yang 
sistematis dan mendalam. Strategi utamanya adalah menunjukkan bahwa Al-Ghazali telah 
keliru memahami posisi para filosof dan bahwa banyak kritiknya didasarkan pada 
kesalahpahaman ini. Ibnu Rusyd menegaskan bahwa filosof tidak menolak bahwa Tuhan 
memiliki kesempurnaan-kesempurnaan (kamalat) seperti ilmu, kuasa, dan kehendak. Yang 
mereka tolak adalah cara mutakallimin mengkonseptualisasikan kesempurnaan tersebut 
sebagai entitas-entitas tambahan (ma'ani za'idah) yang berbeda dari Zat. Perbedaan ini 
sangat krusial untuk dipahami 19. 

Ibnu Rusyd berargumen bahwa perbedaan antara filosof dan mutakallimin lebih bersifat 
terminologis dan konseptual ketimbang substansial. Ia memberikan analogi yang jelas: 
ketika mutakallimin mengatakan "Allah Maha Mengetahui dengan ilmu yang qadim" ('alim 
bi 'ilm qadim), mereka membedakan Zat yang mengetahui dari ilmu sebagai sifat yang 
ditambahkan kepada Zat. Filosof mengatakan "Allah adalah Ilmu itu sendiri" (huwa 'ilmuhu), 

 
16 Al-Ghazali, Tahafut Al-Falasifah. 
17 Griffel, Al-Ghazali’s Philosophical Theology. 
18 Al-Ghazali, Tahafut Al-Falasifah. 
19 Rusyd, Tahafut At-Tahafut. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

189 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425 

maksudnya pengetahuan Tuhan tidak memerlukan sifat tambahan karena Zat-Nya sendiri 
adalah pengetahuan sempurna. Kedua ungkapan ini, menurut Ibnu Rusyd, menegaskan hal 
yang sama: Tuhan memiliki pengetahuan sempurna. Perbedaannya terletak pada cara 
mengekspresikan kebenaran tersebut, bukan pada substansi kebenaran itu sendiri 20. 

Lebih jauh, Ibnu Rusyd membela pendekatan filosofis dengan menunjukkan bahwa 
posisi filosof lebih konsisten dalam menjaga kesederhanaan (basatah) Tuhan. Jika sifat-sifat 
Allah dianggap sebagai entitas tambahan yang berbeda dari Zat, maka Tuhan menjadi 
tersusun (murakkab) dari Zat dan sifat-sifat. Padahal, susunan (tarkib) mengindikasikan 
ketergantungan pada bagian-bagian penyusun, dan ketergantungan adalah tanda 
kekurangan yang tidak layak bagi Tuhan. Yang tersusun membutuhkan penyusun, yang 
membutuhkan adalah yang mungkin (mumkin), bukan yang wajib. Oleh karena itu, 
mengatakan sifat-sifat Tuhan identik dengan Zat-Nya justru lebih sesuai dengan 
transendensi dan kesempurnaan Tuhan dibandingkan menetapkan sifat-sifat sebagai entitas 
tambahan 21. 

Mengenai tuduhan bahwa filosof menolak pengetahuan Tuhan terhadap hal-hal 
partikular (al-juz'iyyat), Ibnu Rusyd memberikan klarifikasi penting yang sering diabaikan 
oleh para pengkritik filsafat. Filosof tidak mengatakan Tuhan tidak mengetahui hal-hal 
partikular; yang mereka katakan adalah pengetahuan Tuhan berbeda secara kualitatif dari 
pengetahuan manusia. Pengetahuan manusia bersifat efek (ma'lul) dari objek yang 
diketahui, kita mengetahui sesuatu karena sesuatu itu ada dan mempengaruhi indera atau 
akal kita. Sebaliknya, pengetahuan Tuhan adalah sebab (illah) bagi wujudnya segala sesuatu. 
Sesuatu ada karena Tuhan mengetahuinya, bukan sebaliknya. Pengetahuan Tuhan bersifat 
qadim, tidak berubah, dan tidak bergantung pada objek 22. 

Ibnu Rusyd menjelaskan bahwa pertentangan yang diklaim Al-Ghazali muncul dari 
penyamaan yang tidak tepat antara pengetahuan Tuhan dan pengetahuan manusia. 
Pengetahuan manusia tentang partikular diperoleh melalui indera dan berubah-ubah seiring 
waktu, pengetahuan manusia tentang universal diperoleh melalui akal dan bersifat abstrak. 
Tetapi kategori kulli (universal) dan juz'i (partikular) ini adalah kategori-kategori manusia 
yang tidak dapat diterapkan begitu saja kepada pengetahuan Tuhan. Pengetahuan Tuhan 
melampaui dikotomi kulli-juz'i karena Tuhan mengetahui segala sesuatu, baik yang universal 
maupun yang partikular dengan cara yang sesuai dengan kesempurnaan-Nya, bukan dengan 
cara manusia mengetahui. Bentuk pengetahuan Tuhan yang sebenarnya tidak dapat 
diketahui kecuali oleh Tuhan sendiri 23. 

Ibnu Rusyd juga mengkritik balik metode Al-Ghazali. Ia menunjukkan bahwa Al-Ghazali 
menggunakan standar ganda: di satu sisi mengkritik filosof karena tidak mengikuti makna 
literal teks wahyu, di sisi lain mengadopsi posisi Asy'ariyah yang formulasinya (la huwa wa 
la ghayruhu) juga tidak ada dalam teks wahyu dan merupakan konstruksi spekulatif. Jika 
filosof dikritik karena menggunakan akal untuk memahami Tuhan, mutakallimin juga 
melakukan hal yang sama ketika merumuskan teori-teori tentang hubungan Zat dan sifat. 

 
20 Rusyd, Tahafut At-Tahafut. 
21 Mubarok, Pengantar Filsafat Islam. 
22 Rusyd, Tahafut At-Tahafut. 
23 Rusyd, Tahafut At-Tahafut. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

190 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425 

Menurut Ibnu Rusyd, perbedaannya hanya pada tingkat kedalaman dan konsistensi 
penggunaan akal, di mana filosof lebih konsisten dalam menerapkan prinsip-prinsip rasional 
24. 
 
2.5.  Konsep Wujud dan Mahiyah dalam Perspektif Ibnu Rusyd 

Persoalan hubungan antara wujud (eksistensi) dan mahiyah (esensi) merupakan tema 
sentral dalam metafisika Islam yang memiliki implikasi langsung pada pemahaman tentang 
Tuhan dan sifat-sifat-Nya. Konsep mahiyah secara harfiah berarti "apa-nya" sesuatu jawaban 
atas pertanyaan "ma huwa?" (apa itu?). Mahiyah menunjuk pada definisi atau hakikat 
sesuatu yang membedakannya dari yang lain. Sementara itu, wujud menunjuk pada 
keberadaan aktual sesuatu di luar pikiran. Kita dapat memahami mahiyah segitiga (bidang 
datar dengan tiga sisi) tanpa mengetahui apakah ada segitiga aktual di luar pikiran. 
Pertanyaannya adalah: bagaimana hubungan antara mahiyah dan wujud ini? 

Ibnu Sina mengembangkan teori yang sangat berpengaruh tentang hubungan wujud dan 
mahiyah. Menurutnya, wujud adalah aksiden (ard) yang ditambahkan kepada mahiyah. 
Mahiyah sesuatu, misalnya mahiyah manusia sebagai "hewan rasional" dapat dipahami 
secara lengkap tanpa menyertakan klaim tentang eksistensinya. Wujud "ditambahkan" 
kepada mahiyah dari luar, dari sebab eksternal yang mewujudkannya. Dari sini, Ibnu Sina 
mengembangkan pembedaan modal yang terkenal: mumtani' al-wujud (yang mustahil ada), 
mumkin al-wujud (yang mungkin ada), dan wajib al-wujud (yang wajib ada). Hanya Tuhan 
yang wajib al-wujud bi dzatihi, yaitu wajib ada karena Zat-Nya sendiri, di mana wujud dan 
mahiyah-Nya tidak dapat dibedakan (Ibnu Sina, 2005). 

Ibnu Rusyd mengambil posisi berbeda secara fundamental dari Ibnu Sina dalam 
persoalan ini. Ia tidak setuju bahwa wujud adalah aksiden yang ditambahkan kepada 
mahiyah. Sebaliknya, menurut Ibnu Rusyd, sesuatu ada (maujud) terlebih dahulu, dan 
mahiyah adalah abstraksi mental dari hal yang telah ada tersebut. Wujud lebih fundamental 
dan primer dibandingkan mahiyah. Sedangkan mahiyah adalah konsep mental yang 
diperoleh melalui abstraksi dari realitas yang sudah ada. Pandangan ini lebih konsisten 
dengan Aristotelianisme murni yang dianut Ibnu Rusyd. Bagi Aristoteles, substansi 
individual konkret adalah yang paling nyata, universal dan esensi adalah abstraksi dari 
substansi individual tersebut 25. 

Ibnu Rusyd juga mengkritik unsur-unsur Neoplatonisme dalam pemikiran Ibnu Sina, 
khususnya teori emanasi (fayd) dan pembedaan tajam antara wujud dan mahiyah. Menurut 
Ibnu Rusyd, pembedaan semacam ini tidak ditemukan dalam filsafat Aristoteles yang asli 
dan merupakan tambahan Neoplatonik yang tidak perlu. Ia juga menolak argumen Burhan 
al-Siddiqin dari Ibnu Sina yang membuktikan wujud Tuhan dari analisis konsep wujud itu 
sendiri. Bagi Ibnu Rusyd, argumen semacam ini terlalu abstrak dan tidak sesuai dengan 
metode demonstratif yang berangkat dari pengamatan empiris. Ia lebih memilih argumen-
argumen yang berbasis pada pengamatan alam, seperti argumen inayah (pemeliharaan) dan 

 
24 Fakhry, A History of Islami Philosophy. 
25 Muhammad Atif Al-Iraqi, Metode Kritik Filsafat Ibu Rusyd, ed. Rusdianto (Yogyakarta: IRCiSoD, 2020). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

191 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425 

ikhtira (penciptaan), yang menurutnya lebih sesuai dengan metode Qur'ani 26. 
Konsep wujud dan mahiyah Ibnu Rusyd memiliki implikasi penting bagi pemahaman 

tentang hubungan Zat dan sifat Allah. Jika mahiyah adalah abstraksi mental dari realitas yang 
sudah ada, maka sifat-sifat yang kita nisbatkan kepada Tuhan adalah cara pikiran manusia 
yang terbatas dalam memahami kesempurnaan Tuhan yang tidak terbatas. Sifat-sifat 
bukanlah entitas-entitas nyata yang terpisah dari Zat-Nya, mereka adalah konsep-konsep 
mental yang kita gunakan untuk memahami Zat yang sederhana dan tidak dapat dibagi itu. 
Tuhan dalam realitas-Nya adalah Satu dan Sederhana, adapun kemajemukan sifat hanya ada 
pada level konseptual manusia. Dengan demikian, Ibnu Rusyd menawarkan jalan tengah 
yaitu menegaskan bahwa Tuhan memiliki kesempurnaan-kesempurnaan (melawan ta'til) 
sambil mempertahankan kesederhanaan-Nya 27. 

Dalam membuktikan wujud Tuhan, Ibnu Rusyd mengembangkan argumen-argumen 
yang berbasis pada pengamatan alam. Argumen inayah berangkat dari keteraturan dan 
kesesuaian alam bagi kehidupan, seperti alam ini teratur sedemikian rupa sehingga 
mendukung kehidupan manusia dan makhluk lainnya. Keteraturan ini menunjukkan adanya 
Pengatur yang Maha Bijaksana. Argumen ikhtira berangkat dari penciptaan, yaitu segala 
sesuatu di alam ini baik itu tumbuhan, hewan, langit, bumi, menunjukkan tanda-tanda 
penciptaan yang menunjuk pada Pencipta. Kedua argumen ini, menurut Ibnu Rusyd, adalah 
argumen yang digunakan Al-Qur'an sendiri dalam mengajak manusia mengenal Allah. Ia juga 
menggunakan argumen Penggerak Pertama (al-muharrik al-awwal) yang berasal dari 
Aristoteles yang secara garis besar isi argumen itu adalah segala gerak memerlukan 
penggerak, dan rangkaian penggerak tidak dapat mundur tanpa batas, sehingga harus ada 
Penggerak Pertama yang tidak digerakkan 28. 
 
2.6.  Kontribusi Metodologis Ibnu Rusyd 

Kontribusi paling signifikan dari Ibnu Rusyd adalah penerapan metode demonstratif (al-
burhan) secara konsisten dan ketat dalam pembahasan masalah-masalah ketuhanan. 
Metode demonstratif, yang berasal dari logika Aristoteles, menuntut premis-premis yang 
pasti (yaqini) dan menghasilkan kesimpulan yang meyakinkan. Berbeda dengan pendekatan 
dialektis (jadali) yang digunakan mutakallimin yang berangkat dari premis-premis yang 
diterima umum (masyhurat) tetapi belum tentu pasti metode demonstratif memberikan 
kepastian yang lebih tinggi. Ibnu Rusyd mengevaluasi argumen-argumen baik dari filosof 
maupun teolog dengan standar demonstratif yang sama, mengidentifikasi kelemahan-
kelemahan metodologis di kedua pihak 29. 

Dalam Fasl al-Maqal (Kata Pemutus tentang Hubungan Filsafat dan Syariat), Ibnu Rusyd 
mengembangkan teori harmonisasi akal dan wahyu yang sangat orisinal. Ia berargumen 
bahwa filsafat dan agama adalah "saudara sepersusuan" (al-ukht al-radhi'ah) yang sama-
sama mencari kebenaran melalui jalur yang berbeda. Prinsip dasarnya adalah "kebenaran 

 
26 Ibnu Rusyd, Terjemahan Lengkap Kita Fashl Al-Maqal & Al-Kasyf Filosofi Keimanan, ed. Ahmad Fadhil (Bandung: 
Srikandi Empat Widya Utama, 2024). 
27 Sirajuddin Zar, Filsafat Islam: Filosof Dan Filsafatnya, Revision. (Bandung: Rajawali Pres, 2007). 
28 Rusyd, Terjemahan Lengkap Kita Fashl Al-Maqal & Al-Kasyf Filosofi Keimanan. 
29 Al-Iraqi, Metode Kritik Filsafat Ibu Rusyd. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

192 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425 

tidak bertentangan dengan kebenaran, tetapi saling bersesuaian dan bersaksi satu sama 
lain" (al-haqq la yudadd al-haqq bal yuwafiquhu wa yashhadu lahu). Jika terjadi pertentangan 
lahiriah antara kesimpulan demonstratif dan makna literal wahyu, maka teks wahyu harus 
ditafsirkan secara ta'wil sesuai dengan kesimpulan demonstratif, karena kebenaran 
demonstratif yang pasti tidak mungkin bertentangan dengan maksud wahyu yang juga benar 
30. 

Teori tiga tingkat pemahaman yang dikembangkan Ibnu Rusyd memberikan kerangka 
untuk memahami pluralitas pendekatan dalam memahami kebenaran agama. Ia membagi 
manusia ke dalam tiga tingkatan berdasarkan kapasitas intelektual dan metode yang sesuai 
bagi mereka. Pertama, ahl al-burhan (ahli demonstrasi), yaitu para filosof yang mampu 
memahami kebenaran melalui argumen-argumen demonstratif yang ketat. Kedua, ahl al-
jadal (ahli dialektika), yaitu para teolog yang memahami kebenaran melalui argumen-
argumen dialektis yang berangkat dari premis-premis yang diterima umum. Ketiga, ahl al-
khitabah (ahli retorika), yaitu masyarakat umum yang memahami kebenaran melalui 
seruan-seruan retoris, perumpamaan-perumpamaan, dan makna literal wahyu. Masing-
masing tingkatan valid untuk kelompoknya, adapun yang salah adalah memaksakan metode 
satu kelompok kepada kelompok lain 31. 

Teori ini memiliki implikasi penting bagi pemahaman tentang pluralitas dalam Islam. 
Ibnu Rusyd tidak menyatakan bahwa hanya ada satu cara yang benar dalam memahami 
agama. Ia mengakui bahwa orang-orang dengan kapasitas berbeda memerlukan pendekatan 
yang berbeda pula. Seorang filosof tidak boleh memaksakan interpretasi alegorisnya kepada 
masyarakat awam yang tidak siap menerimanya. Demikian pula masyarakat awam tidak 
boleh mengkafirkan filosof yang menggunakan ta'wil. Setiap kelompok mencapai kebenaran 
yang sama melalui jalur yang sesuai dengan kapasitasnya. Pandangan ini sangat progresif 
untuk zamannya dan tetap relevan untuk konteks kontemporer di mana pluralitas 
interpretasi keagamaan menjadi tantangan sekaligus kekayaan 32. 
 
2.7.  Signifikansi dan Pengaruh Pemikiran Ibnu Rusyd 

Pengaruh pemikiran Ibnu Rusyd berbeda secara signifikan antara dunia Islam dan dunia 
Barat. Di dunia Islam, pengaruhnya relatif terbatas karena beberapa faktor. Pertama, faktor 
geografis: Ibnu Rusyd hidup di Andalusia yang secara geografis terpisah dari pusat-pusat 
keilmuan Islam di Timur. Kedua, faktor politik: menjelang akhir hidupnya, Ibnu Rusyd 
diasingkan dan buku-bukunya dibakar atas tuduhan bid'ah, meskipun ia kemudian 
direhabilitasi, stigma ini mempengaruhi resepsi karyanya. Ketiga, faktor intelektual: tradisi 
Asy'ariyah telah mendominasi diskursus teologi Islam, dan kritik Al-Ghazali terhadap filsafat 
sangat berpengaruh dalam membentuk sikap negatif terhadap pemikiran filosofis 33. 

Namun, pengaruh Ibnu Rusyd di dunia Barat sangat besar dan bertahan lama. Karya-
karyanya diterjemahkan ke dalam bahasa Latin pada abad ke-12 dan ke-13, menjadikannya 
salah satu filosof Muslim yang paling berpengaruh di Eropa abad pertengahan. Di 

 
30 Rusyd, Terjemahan Lengkap Kita Fashl Al-Maqal & Al-Kasyf Filosofi Keimanan. 
31 Rusyd, Terjemahan Lengkap Kita Fashl Al-Maqal & Al-Kasyf Filosofi Keimanan. 
32 Fakhry, A History of Islami Philosophy. 
33 Indah, Fitrisia, and Ofianto, “Pemikiran Filsafat Islam.” 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

193 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425 

universitas-universitas Eropa, ia dikenal sebagai "Sang Komentator" (The Commentator) 
karena syarah-syarahnya atas karya Aristoteles menjadi rujukan utama untuk memahami 
filsafat Aristotelian. Thomas Aquinas, teolog-filosof Katolik terbesar abad pertengahan, 
sangat dipengaruhi oleh Ibnu Rusyd meskipun juga mengkritiknya dalam beberapa hal. 
Gerakan Averroisme di universitas-universitas Paris dan Padua, meskipun dikutuk Gereja 
pada tahun 1277, memainkan peran penting dalam perkembangan rasionalisme Barat yang 
kemudian melahirkan Renaisans dan Pencerahan (Leaman, 1989). 

Penghargaan terhadap Ibnu Rusyd di Barat tercermin dalam karya sastra dan budaya. 
Dante Alighieri dalam Divine Comedy menempatkan Ibnu Rusyd bersama Aristoteles, Plato, 
Sokrates, dan para filosof besar lainnya di Limbo yang merupakan tempat terhormat bagi 
orang-orang bijak yang hidup sebelum atau di luar Kekristenan. Ia disebut sebagai "che 'l 
gran comento feo" (yang membuat komentar besar), mengacu pada syarah-syarah besarnya 
atas Aristoteles. Penghargaan ini menunjukkan betapa tinggi posisi Ibnu Rusyd dalam kanon 
intelektual Eropa abad pertengahan. Bahkan hingga era modern, ia tetap dianggap sebagai 
salah satu filosof terpenting dalam sejarah pemikiran manusia (Fakhry, 2004). 

Di dunia Islam kontemporer, terjadi kebangkitan minat terhadap pemikiran Ibnu Rusyd. 
Para pembaru Muslim modern seperti Muhammad Abduh, Jamal al-Din al-Afghani, dan 
Muhammad Iqbal melihat dalam pemikiran Ibnu Rusyd sebuah model untuk merekonsiliasi 
Islam dengan modernitas dan rasionalitas. Abduh, misalnya, mengadopsi semangat 
rasionalis Ibnu Rusyd dalam upayanya mereformasi pemikiran Islam. Iqbal memuji Ibnu 
Rusyd sebagai "rasionalis murni" yang berupaya membebaskan Islam dari mistisisme yang 
berlebihan. Di Indonesia, Harun Nasution memperkenalkan dan mempopulerkan pemikiran 
Ibnu Rusyd sebagai alternatif dari teologi tradisional yang dianggapnya fatalistik dan anti-
rasional 34. 

Relevansi pemikiran Ibnu Rusyd untuk konteks kontemporer dapat dilihat dari 
beberapa aspek. Pertama, dalam konteks dialog antar mazhab dan antaragama, pendekatan 
Ibnu Rusyd yang menekankan klarifikasi terminologis dapat membantu mengidentifikasi 
apakah perbedaan-perbedaan yang ada bersifat substansial atau hanya semantik. Banyak 
konflik antar mazhab yang ternyata berakar pada kesalahpahaman terminologis melalui 
mengklarifikasi istilah-istilah, dialog yang lebih produktif menjadi mungkin. Kedua, dalam 
konteks hubungan sains dan agama, teori harmonisasi Ibnu Rusyd menawarkan model 
alternatif yang menghindari fundamentalisme literal di satu sisi dan sekularisme total di sisi 
lain. Prinsip bahwa kebenaran tidak bertentangan dengan kebenaran memberikan landasan 
untuk menerima temuan-temuan ilmiah sambil mempertahankan komitmen terhadap 
wahyu 35. 

Ketiga, dalam konteks pendidikan Islam, teori tiga tingkat pemahaman Ibnu Rusyd 
memberikan inspirasi untuk pengembangan kurikulum yang sesuai dengan tingkat kognitif 
peserta didik. Tidak semua orang perlu atau mampu mempelajari filsafat secara mendalam 
yang penting adalah setiap orang mendapat akses kepada kebenaran melalui jalur yang 

 
34 Nurisman, Pemikiran Filsafat Islam Harun Nasution: Pengembangan Pemikiran Islam Di Indonesia (Yogyakarta: 
Teras, 2012). 
35 Komaruddin Hidayat, PSIKOLOGI BERAGAMA: Menjadikan Hidup Lebih Ramah Dan Santun, ed. Imam 
Fathurrohman and Halim Ambiya, Pertama. (Jakarta: Hikmah (PT Mizan Publika), 2010). 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

194 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425 

sesuai dengan kapasitasnya. Keempat, dalam konteks pengembangan kajian filsafat Islam, 
pemikiran Ibnu Rusyd menunjukkan bahwa tradisi intelektual Islam tidak monolitik, ada 
keragaman pendekatan dan pandangan yang saling berdialog dan memperkaya. Mengenal 
pemikiran Ibnu Rusyd membantu umat Islam kontemporer untuk mengapresiasi kekayaan 
tradisi intelektual mereka sendiri dan menggunakannya sebagai sumber daya untuk 
menghadapi tantangan-tantangan kontemporer 36. 

 
3. KESIMPULAN 

Berdasarkan analisis terhadap Tahafut at-Tahafut karya Ibnu Rusyd, penelitian ini 
menghasilkan beberapa kesimpulan penting. Pertama, kritik Al-Ghazali terhadap para filosof 
mengenai sifat-sifat Allah didasarkan pada kekhawatiran teologis yang legitimate yaitu 
menjaga transendensi Tuhan dan mempertahankan makna literal teks wahyu, namun 
seringkali didasarkan pada pemahaman yang tidak tepat terhadap posisi filosofis. Al-Ghazali 
cenderung menyamakan pandangan Ibnu Sina dengan filsafat secara umum tanpa 
membedakannya dari Aristotelianisme murni yang dianut Ibnu Rusyd. Kritiknya juga 
menggunakan standar ganda, yaitu mengkritik filosof karena menggunakan akal spekulatif 
sambil mengadopsi posisi Asy'ariyah yang juga merupakan konstruksi spekulatif. 

Kedua, respons Ibnu Rusyd menunjukkan bahwa perbedaan antara filosof dan teolog 
mengenai sifat-sifat Allah lebih bersifat terminologis dan konseptual ketimbang substansial. 
Baik filosof maupun teolog sama-sama menegaskan bahwa Tuhan memiliki kesempurnaan-
kesempurnaan seperti ilmu, kuasa, dan kehendak. Perbedaannya terletak pada cara 
mengkonseptualisasikan hubungan kesempurnaan tersebut dengan Zat, yaitu sebagai sifat-
sifat tambahan yang berbeda dari Zat (posisi Asy'ariyah), ataukah sebagai kesempurnaan 
yang identik dengan Zat dalam kerangka kesederhanaan ilahi (posisi filosofis). Ibnu Rusyd 
berargumen bahwa kedua formulasi pada hakikatnya menegaskan kebenaran yang sama 
tentang kesempurnaan Tuhan. 

Ketiga, mengenai konsep wujud dan mahiyah, Ibnu Rusyd mengambil posisi berbeda 
dari Ibnu Sina. Jika Ibnu Sina memandang wujud sebagai aksiden yang ditambahkan kepada 
mahiyah, Ibnu Rusyd berpendapat sebaliknya, sesuatu ada terlebih dahulu, dan mahiyah 
adalah abstraksi mental dari realitas yang sudah ada. Pandangan ini berimplikasi bahwa 
sifat-sifat yang kita nisbatkan kepada Tuhan adalah cara pikiran manusia memahami 
kesempurnaan Zat yang Esa, kemajemukan sifat hanya ada pada level konseptual, sedangkan 
Tuhan dalam realitas-Nya adalah Wujud yang sederhana. 

Keempat, kontribusi Ibnu Rusyd terletak pada penerapan metode demonstratif 
(burhani) secara konsisten dalam persoalan ketuhanan dan teori harmonisasi akal-wahyu 
melalui tiga tingkat pemahaman. Metode demonstratif memberikan standar yang ketat 
untuk mengevaluasi argumen-argumen teologis dan filosofis. Teori tiga tingkat pemahaman 
menawarkan kerangka untuk memahami pluralitas pendekatan dalam memahami 
kebenaran agama tanpa mengorbankan klaim kebenaran objektif. Pemikiran Ibnu Rusyd 
tetap relevan untuk dialog antarmazhab, harmonisasi sains-agama, dan pengembangan 
kajian filsafat Islam kontemporer. 

 
36 Zar, Filsafat Islam: Filosof Dan Filsafatnya. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

195 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425 

Penelitian lanjutan, disarankan kajian komparatif lebih mendalam antara konsep sifat 
Allah dalam berbagai aliran kalam dengan konsep kesempurnaan Tuhan dalam tradisi 
falsafah, penelitian tentang resepsi pemikiran Ibnu Rusyd di kalangan pembaru Muslim 
modern, serta eksplorasi relevansinya untuk dialog antaragama mengingat pengaruhnya 
yang signifikan terhadap Thomas Aquinas dan tradisi Skolastik Kristen. Perdebatan Al-
Ghazali dan Ibnu Rusyd menunjukkan bahwa tradisi intelektual Islam memiliki ruang yang 
luas untuk pluralitas pandangan; kesadaran akan hal ini penting untuk menghindari 
simplifikasi yang mereduksi tradisi Islam menjadi satu suara tunggal. Wallahu a'lam bi al-
sawab. 

Referensi 

Al-Ghazali, Imam. Tahafut Al-Falasifah. Edited by Rama. Yogyakarta: DIVA Press, 2024. 

Al-Iraqi, Muhammad Atif. Metode Kritik Filsafat Ibu Rusyd. Edited by Rusdianto. Yogyakarta: 
IRCiSoD, 2020. 

Fakhry, Majid. A History of Islami Philosophy. New York: Columbia University Press, 2004. 

Griffel, Frank. Al-Ghazali’s Philosophical Theology. Reprint. New York: Oxford University 
Press, 2010. 

Hidayat, Komaruddin. PSIKOLOGI BERAGAMA: Menjadikan Hidup Lebih Ramah Dan Santun. 
Edited by Imam Fathurrohman and Halim Ambiya. Pertama. Jakarta: Hikmah (PT 
Mizan Publika), 2010. 

Ibrahim, Madkour. Aliran Dan Teori Filsafat Islam. Jakarta, Indonesia: Bumi Aksara, 1995. 

Indah, Sentia, Azmi Fitrisia, and Ofianto. “Pemikiran Filsafat Islam.” Jurnal Pendidikan 
Tambusai 7, no. 3 (2023): 27459–27466. 

Jaelani, Juhri, Nurlatifah Nurlatifah, and Kusnawan Kusnawan. “Konsep Pemikiran Ibnu 
Rusyd Dan Relevansinya Terhadap Perkembangan Pendidikan Agama Islam Di Era 
Revolusi Industri 4.0.” Halaqa: Journal of Islamic Education 1, no. 1 (2025): 16–39. 

Jasmit, Rudi Edwaldo. “Kajian Analistis Terhadap Kitap Al Ibanah ’An Usul Al Dinayah 
Karya Abu Al-Hasan Al-Asy’ari.” Jurnal Khazanah Ulum Ekonomi Syariah 2, no. 2 
(2018). 

Mubarok, Frenky. Pengantar Filsafat Islam. Edited by Nia Duniawati. Indramayu: CV. Adanu 
Abimata, 2022. 

Muh. Subhan Ashari. “Teologi Islam Persepektif Harun Nasution.” AN NUR: Jurnal Studi 
Islam (2020). 

Nurisman. Pemikiran Filsafat Islam Harun Nasution: Pengembangan Pemikiran Islam Di 
Indonesia. Yogyakarta: Teras, 2012. 

Rusyd, Ibnu. Tahafut At-Tahafut. Edited by Rusdianto. Yogyakarta: DIVA Press, 2025. 

———. Terjemahan Lengkap Kita Fashl Al-Maqal & Al-Kasyf Filosofi Keimanan. Edited by 
Ahmad Fadhil. Bandung: Srikandi Empat Widya Utama, 2024. 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425


EL-FIKR: JURNAL AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

VOLUME 6 NOMOR 1 TAHUN 2025 

P-ISSN: 2809-6657 (p), 2809-7742  (e) 

196 | P a g e  

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425 

Zar, Sirajuddin. Filsafat Islam: Filosof Dan Filsafatnya. Revision. Bandung: Rajawali Pres, 
2007. 

 

 

https://doi.org/10.19109/el-fikr.v6i2.33425

