Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains

Vol. 14, 2 (Desember, 2025)

ISSN: 2303-2952, EISSN: 2622-8491, DOI: 10.19109/intelektualita.v14i2.30340
Copyright © 2025 Walid Huda Syawaluddin

Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-Ikhlas Menurut

Tafsir Al-Azhar

Walid Huda Syawaluddin", Sugeng Wanto®
1 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara; walidsyawaluddiniat@uinsu.ac.id
2 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara; sugengwanto@uinsu.ac.id

* Korespondensi

Kata Kunci

Abstrak

Batu Qulhu;
Surah Al-Ikhlas;
Tafsir Al-Azhar.

Keywords

Batu Qulhu;
Surah Al-Ikhlas;
Tafsir Al-Azhar.

Penelitian ini bertujuan menjelaskan praktik dan makna tradisi Batu Qulhu di Desa Bandar Setia
serta menilai relevansinya dengan prinsip tauhid Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-Azhar.
Menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis fenomenologis dan tafsir tematik (maudhu’i),
data dihimpun melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan tokoh agama, pelaku
tradisi, dan masyarakat, serta kajian literatur tafsir. Analisis mengikuti model interaktif Miles,
Huberman, dan Saldana (reduksi, penyajian, penarikan kesimpulan) yang diperkaya hermeneutika
untuk mengaitkan teks tafsir dengan praktik lokal; keabsahan dijaga melalui triangulasi sumber,
teknik, dan waktu. Temuan menunjukkan bahwa Batu Qulhu merupakan tradisi zikir lokal
Mandailing yang dilaksanakan selama tiga malam dalam rangkaian takziah dengan pembacaan
Surah Al-Ikhlas menggunakan batu putih sebagai alat hitung dan fokus wirid. Tradisi ini
menegaskan nilai tauhid, kedisiplinan ibadah, dan solidaritas sosial masyarakat. Batu dimaknai
sebagai simbol kesucian dan keteguhan iman tanpa diyakini memiliki kekuatan metafisis.
Kesimpulannya, Batu Qulhu sejalan dengan prinsip tauhid selama niat dipusatkan kepada Allah
dan batu hanya berfungsi sebagai sarana bantu zikir.

Abstract
This study aims to explain the practice and meaning of the Batu Qulhu tradition in Bandar Setia
Village and assess its relevance to the principle of monotheism of Surah Al-Ikhlas according to the
Al-Azhar Tafsir. Using a qualitative approach with a phenomenological type and thematic
interpretation (maudhu’i), data were collected through participatory observation, in-depth
interviews with religious leaders, traditional practitioners, and the community, and a review of
interpretation literature. The analysis follows the interactive model of Miles, Huberman, and
Saldana (reduction, presentation, conclusion drawing) enriched with hermeneutics to link the
interpretation text with local practices; validity is maintained through triangulation of sources,
techniques, and time. The findings indicate that Batu Qulhu is a local Mandailing dhikr tradition
carried out for three nights in a series of condolences with the recitation of Surah Al-Ikhlas using a
white stone as a counting tool and the focus of wirid. This tradition emphasizes the value of
monotheism, disciplined worship, and social solidarity of the community. The stone is interpreted
as a symbol of purity and steadfastness of faith without being believed to have metaphysical
powers. In conclusion, the Qulhu Stone is in line with the principle of monotheism as long as the
intention is focused on Allah and the stone only functions as a means of assisting in dhikr.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

Sitasi:

Syawaluddin, W. H., & Wanto, S. (2025) Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-Ikhlas menurut
Tafsir Al-Azhar. Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial Dan Sains, 14(2).

1. PENDAHULUAN

Tradisi keagamaan di Indonesia tidak hanya menjadi bentuk ekspresi spiritual, tetapi juga sarana

pelestarian nilai sosial, moral, dan identitas budaya masyarakat. Dalam konteks Islam Nusantara,

muncul berbagai bentuk adaptasi ajaran Islam dengan kearifan lokal seperti tahlilan, kenduri, dan zikir

bersama. Salah satu tradisi yang memperlihatkan proses tersebut adalah Batu Qulhu, yaitu praktik zikir

dengan pembacaan Surah Al-Ikhlas menggunakan batu putih sebagai alat hitung dan sarana fokus

wirid dalam rangkaian takziah. Tradisi ini menggambarkan perpaduan antara nilai teologis dan

ekspresi budaya yang hidup di tengah masyarakat Mandailing. Namun demikian, muncul perdebatan

mengenai batas antara simbol keagamaan dan potensi penyimpangan akidah jika batu dipersepsi

http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/intelektualita


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 309 of 319

memiliki kekuatan metafisis (Sahrul & Daulai, 2023).

Desa Bandar Setia di Kecamatan Percut Sei Tuan, Kabupaten Deli Serdang, Sumatera Utara,
merupakan kawasan periurban dengan luas sekitar 3,50 km? pada koordinat +3,6600 LU dan 98,7630
BT, berbatas dengan Pematang Lalang, Saentis, Sampali, Laut Dendang, Bandar Khalifah, dan Percut;
pada 2015 tercatat dihuni lebih dari dua puluh ribu jiwa dengan mayoritas penduduk beragama Islam
(Wikipedia, 2023). Dalam lanskap ini, tradisi Batu Qulhu tampil sebagai praktik keagamaan-
komunitarian yang terwaris di kalangan etnis Mandailing: zikir berbasis pengulangan Surah Al-Ikhlas
yang disimbolkan dengan pengambilan batu putih setiap kali bacaan dilafazkan.

Secara historis, praktik ini berjejak pada dakwah persuasif dan akomodatif yang mengadopsi
unsur tahlilan Jawa melalui jaringan ulama dan malim kampung, lalu dimodifikasi dengan media batu
putih sebagai lambang kesucian dan keteguhan; di beberapa wilayah sepadan dikenal pula sebagai
“zikir batu balancing putih” (Sahrul & Daulai, 2023). Pelaksanaan ritus terkait erat dengan upacara
kematian dan biasanya berlangsung tiga malam berturut-turut: keluarga almarhum menyiapkan batu
berukuran kira-kira sebesar ibu jari kaki orang dewasa, dikumpulkan dari sungai atau dibeli; lima imam
yang dianggap alim dan fasih memimpin jalannya prosesi, sementara jamaah menjaga adab berpakaian
dan kesucian; setiap kali Surah Al-Ikhlas dibaca, batu diambil sesuai hitungan bacaan hingga tumpukan
habis, kemudian dihimpun ke dalam goni atau ember untuk pada hari keempat ditaburkan di atas
pusara dengan iringan doa (Sahrul et al., 2024).

Norma pelaksanaan menekankan kesucian peserta dari hadas, larangan berbicara saat zikir, serta
penghormatan pada tata cara pewarisan; pada saat yang sama, fungsi sosialnya menguatkan
solidaritas, meneguhkan belasungkawa, dan merawat jaringan dukungan emosional lintas status social
(Sahrul et al., 2024). Dalam kerangka teologis, Surah Al-Ikhlas yang mengajarkan Allah sebagai Yang
Maha Esa (Ahad), tempat bergantung (Ash-Samad), tidak beranak dan tidak diperanakkan, dan tiada
tandingan menjadi pagar nilai tauhid bagi komunitas, dengan implikasi etis pada pembentukan
karakter kejujuran, tanggung jawab, dan integritas di atas individu maupun kolektif (Auladi et al.,
2025). Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka memaknai surah ini sebagai “manifesto” akidah yang
menyucikan konsep ketuhanan dari segala bentuk antropomorfisme, syirik, atau pembagian
kekuasaan; perspektif ini menjadi lensa penting untuk menilai sejauh mana praktik Batu Qulhu selaras
dengan tauhid murni, sekaligus mengidentifikasi potensi penyimpangan pada tataran keyakinan atau
kebiasaan yang lahir dari proses akulturasi.

Kesenjangan ini menunjukkan bahwa belum ada penelitian yang secara komprehensif menelaah
hubungan antara praktik keagamaan lokal dan tafsir Al-Qur’an, khususnya dalam konteks Batu Qulhu
sebagai representasi “Living Qur’an” yang hidup di tengah masyarakat. Oleh karena itu, penelitian ini
berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan menggabungkan pendekatan sosiologi-antropologi
agama dan tafsir tematik (maudhu’i), untuk mengkaji sejauh mana praktik Batu Qulhu di Desa Bandar
Setia selaras dengan prinsip tauhid dalam Surah Al-Ikhlas menurut perspektif teologis Hamka. Dengan
demikian, penelitian ini tidak hanya melengkapi temuan sebelumnya, tetapi juga memperluas
pemahaman tentang bagaimana nilai-nilai tauhid dapat diaktualisasikan dalam tradisi keagamaan
berbasis budaya lokal.

Penelitian terdahulu sebagian besar menyoroti ritual Batu Qulhu dalam komunitas Muslim
Mandailing di Sumatera Utara. Ritual ini menggunakan batu sungai putih sebagai alat untuk
menghitung doa yang dibacakan bagi almarhum. Studi ini menunjukkan bahwa Batu Qulhu bukan
sekadar ritual kematian, tetapi juga memiliki nilai spiritual dan menjadi simbol solidaritas sosial dalam

komunitas Islam setempat. Penelitian ini memberikan gambaran tentang bagaimana ritual berbasis Al-

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-lkhlas menurut Tafsir Al-Azhar



Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 310 of 319

Qur’an dihidupkan dalam kehidupan masyarakat, namun belum secara spesifik mengaitkan praktik ini
dengan tafsir Al-Qur’an (Sahrul et al, 2024). Kemudian dalam Penelitian oleh Rambe mengenai
pembacaan Surah Al-Ikhlas dalam tradisi tahlilan di Kecamatan Kotapinang, Kabupaten Labuhanbatu
Selatan, menemukan bahwa praktik ini telah berlangsung secara turun-temurun dan mencerminkan
konsep Living Qur’an. Pembacaan Surah Al-Ikhlas, Al-Falag, dan An-Nas dalam jumlah tertentu
diyakini sebagai wasilah bagi almarhum di alam kubur serta menjadi bentuk solidaritas sosial dalam
komunitas Muslim setempat. Penelitian ini menunjukkan bahwa ritual berbasis Al-Qur’an berkembang
secara lokal dengan variasi pemaknaan, namun tidak menghubungkannya dengan tafsir ulama tertentu
seperti Buya Hamka (Rambe & Hafizullah, 2022). Sementara kajian yang menghubungkannya secara
langsung dengan prinsip tauhid dalam perspektif tafsir Al-Qur’an masih jarang dilakukan. Hal ini
menimbulkan kesenjangan penelitian (research gap) dalam menilai sejauh mana praktik keagamaan
berbasis budaya seperti Batu Qulhu dapat dipahami secara teologis melalui pendekatan tafsir tematik,
khususnya Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka yang menekankan kemurnian tauhid. Oleh karena itu,
penelitian ini penting untuk menjembatani pemahaman antara ekspresi budaya dan prinsip teologi
Islam agar praktik keagamaan masyarakat tetap berada dalam koridor akidah yang lurus.

Dari latar tersebut, penelitian ini dirancang untuk menjawab tiga rumusan masalah utama: (1)
bagaimana pelaksanaan dan makna tradisi Batu Qulhu di Desa Bandar Setia; (2) bagaimana penafsiran
Surah Al-Ikhlas dalam Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka; dan (3) bagaimana relevansi tradisi Batu
Qulhu dengan prinsip tauhid. Tujuan penelitian ini adalah mendeskripsikan secara komprehensif
praktik Batu Qulhu, menganalisis ajaran tauhid dalam Surah Al-Ikhlas, serta menilai kesesuaian antara
praktik keagamaan lokal dengan nilai-nilai tauhid yang murni.

Urgensi penelitian ini terletak pada upayanya memperkuat pemahaman teologis terhadap praktik
keagamaan berbasis budaya agar tetap berlandaskan pada nilai tauhid yang murni. Dalam konteks
masyarakat yang masih mempertahankan tradisi zikir lokal, penelitian ini penting untuk memberikan
pemahaman bahwa pelestarian budaya tidak harus bertentangan dengan kemurnian akidah, selama
niat dan orientasinya tetap tertuju kepada Allah semata. Secara akademik, penelitian ini juga
berkontribusi memperkaya kajian Living Qur’an dengan menautkan tafsir klasik Buya Hamka terhadap
fenomena keagamaan kontemporer di tingkat komunitas lokal, sekaligus menjadi acuan bagi

pengembangan pendidikan tauhid berbasis budaya dan pedoman moderasi keagamaan di masyarakat.

2. METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian fenomenologis dan
tafsir tematik (maudhu’i). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian diarahkan untuk memahami
makna di balik fenomena sosial dan keagamaan secara mendalam dalam konteks alamiah, di mana
peneliti berperan sebagai instrumen kunci (Abu Bakar & Rifai, 2021). Pendekatan fenomenologis
digunakan untuk menggali pengalaman, pandangan, dan makna yang dimiliki oleh pelaku tradisi Batu
Qulhu, sementara metode tafsir tematik diterapkan untuk mengkaji Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-
Azhar dan menghubungkannya dengan praktik tradisi yang berlangsung di masyarakat Desa Bandar
Setia. Lokasi penelitian berada di Desa Bandar Setia, yang menjadi pusat pelaksanaan tradisi Batu
Qulhu. Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari data primer dan data sekunder. Data primer
diperoleh melalui wawancara mendalam dengan empat informan kunci yang dipilih secara purposive,
terdiri atas satu tokoh agama, satu tokoh adat, satu pelaku tradisi, dan satu perwakilan masyarakat
umum. Kriteria informan meliputi: memiliki pengalaman langsung dalam tradisi Batu Qulhu minimal

lima tahun, diakui sebagai sumber informasi yang kredibel di lingkungan setempat, serta bersedia

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-lkhlas menurut Tafsir Al-Azhar



Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 311 of 319

memberikan data secara terbuka dan reflektif. Data sekunder meliputi kajian terhadap Tafsir Al-Azhar
karya Buya Hamka, literatur akademik relevan, dan artikel yang berkaitan dengan sejarah dan
pelaksanaan tradisi (Rizki, 2022).

Teknik pengumpulan data diperinci secara teknis sebagai berikut. Observasi non-partisipatif
dilakukan melalui Wawancara mendalam (semi-struktur) dilakukan dengan empat informan kunci
(satu tokoh agama, satu tokoh adat, satu pelaku tradisi, dan satu perwakilan masyarakat)
menggunakan panduan wawancara yang telah diuji coba; topik meliputi sejarah pelaksanaan, prosedur
ritual, makna simbolis batu, niat ibadah, dan persepsi tentang atribusi metafisis. Wawancara direkam
audio setelah mendapatkan informed consent, lalu ditranskripsikan verbatim dalam bahasa Indonesia
dan disimpan terorganisir untuk analisis. Kajian literatur tafsir difokuskan pada Tafsir Al-Azhar (Buya
Hamka) sebagai rujukan primer dan dilengkapi tinjauan jurnal dan buku relevan dalam kurun lima
tahun terakhir untuk konteks kontemporer; sumber-sumber ini dikumpulkan, diindeks, dan
ringkasannya dimasukkan ke dalam basis data referensi untuk memudahkan perbandingan tematik.

Proses analisis data mengikuti model interaktif Miles, Huberman, dan Saldana namun dijabarkan
secara teknis: (1) reduksi data—transkrip wawancara, dan ringkasan literatur diimport ke perangkat
manajemen data lalu dilakukan open coding untuk menghasilkan kode awal; (2) pengembangan
codebook —kode-kode awal diberi definisi operasional, contoh kutipan inklusi/eksklusi, dan direvisi
melalui proses memoing sehingga terbentuk kategori tematik; (3) axial/thematic coding—kategori
dikonsolidasikan menjadi tema inti (mis. fungsi simbol batu, orientasi niat, dimensi sosial solidaritas,
dan potensi atribusi metafisis) serta dipetakan terhadap tema tafsir Al-Ikhlas (Ahad, ash-Samad, tanzih,
ketiadaan tandingan); (4) penyajian data—temuan disusun dalam matriks komparatif yang
memperlihatkan kecocokan dan ketegangan antara praktik lapangan dan interpretasi tafsir; (5)
penarikan kesimpulan dan verifikasi—interpretasi akhir dihasilkan melalui sintesis tematik dan diuji
ulang terhadap data primer serta kerangka teologis Hamka. Seluruh langkah dianotasi dalam audit trail
(catatan keputusan analitis, versi codebook, dan memo reflektif) untuk memastikan keterlacakan proses
analisis.

Uji keabsahan dan etika dijelaskan secara terperinci: triangulasi sumber (wawancara, observasi,
dokumen tafsir), triangulasi teknik (observasi non-partisipatif, wawancara, kajian pustaka). Verifikasi
temuan dilakukan melalui member-checking dengan empat informan kunci untuk mengonfirmasi
interpretasi, serta peer-debriefing dengan satu rekan peneliti untuk mengecek konsistensi coding dan
interpretasi. Untuk dependabilitas dan confirmability disiapkan audit trail dan salinan transkrip yang
dapat diakses oleh pembimbing/peer reviewer atas permintaan. Pertimbangan etis mencakup
pemberian informasi dan izin tertulis/lisan kepada partisipan, anonimisasi identitas pada publikasi,

serta penanganan materi sensitif dengan kehati-hatian sesuai standar etika penelitian lapangan.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

Kajian teoretis mengenai praktik keagamaan berbasis budaya menunjukkan bahwa hubungan
antara teks suci dan ekspresi sosial masyarakat selalu bersifat dinamis dan kontekstual. Berbagai
penelitian terkini dalam bidang Living Qur’an menegaskan bahwa interaksi umat Islam dengan Al-
Qur’an tidak berhenti pada tataran bacaan, tetapi berkembang menjadi praktik sosial, simbolik, dan
ritual yang merepresentasikan pemahaman keagamaan masyarakat setempat. Fenomena ini
memperlihatkan bahwa teks Al-Qur’an dapat hidup dalam berbagai bentuk tindakan budaya, seperti
zikir, doa bersama, atau kegiatan peringatan kematian, yang di dalamnya terkandung proses

internalisasi nilai tauhid dan pembentukan moral sosial. Studi-studi tentang ritual keagamaan di

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-lkhlas menurut Tafsir Al-Azhar



Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 312 of 319

Nusantara juga menunjukkan bahwa simbol dan benda ritual, seperti batu, tasbih, atau bunga, memiliki
fungsi pedagogis dan spiritual sebagai alat bantu konsentrasi serta pengingat terhadap kehadiran Ilahi.
Dalam konteks antropologi agama, simbol tersebut bukan dianggap sakral secara intrinsik, tetapi
memperoleh makna religius melalui praktik sosial dan niat spiritual penggunanya. Dengan demikian,
keberadaan benda seperti batu dalam ritual zikir dipahami bukan sebagai objek yang memiliki
kekuatan supranatural, melainkan sebagai medium of discipline yang membantu jamaah menjaga fokus,
menghitung bacaan, dan memperkuat pengalaman spiritual.

Hasil penelitian terdahulu tentang tradisi zikir kolektif di berbagai daerah Indonesia menunjukkan
adanya fungsi ganda dalam praktik tersebut: pertama, sebagai sarana penguatan iman dan konsistensi
spiritual, dan kedua, sebagai mekanisme pembentuk solidaritas sosial antaranggota komunitas. Melalui
aktivitas berzikir bersama, masyarakat tidak hanya memperkuat hubungan dengan Allah, tetapi juga
mempererat hubungan antarsesama dalam bingkai kebersamaan, gotong royong, dan empati sosial.
Pandangan ini sejalan dengan konsep kohesi sosial dalam sosiologi agama yang menilai ritual kolektif
sebagai mekanisme integratif bagi komunitas beriman. Dalam konteks teologis, sejumlah penelitian
menunjukkan bahwa Surah Al-Ikhlas sering dijadikan dasar pembinaan akidah karena mengandung
inti dari konsep ketuhanan Islam: keesaan Allah, kemandirian-Nya dari makhluk, serta penyucian-Nya
dari segala bentuk penyekutuan. Tafsir-tafsir modern menekankan bahwa surah ini berfungsi sebagai
fondasi pendidikan tauhid dan benteng terhadap segala bentuk praktik keagamaan yang berpotensi
mengandung unsur syirik. Oleh sebab itu, tradisi zikir berbasis Surah Al-Ikhlas di berbagai komunitas
lokal dianggap memiliki nilai teologis yang penting apabila pelaksanaannya diarahkan semata-mata
untuk mengingat Allah dan memperdalam kesadaran akan keesaan-Nya (Arianto, 2022).

Literatur kontemporer juga menyoroti pergeseran fungsi ritual keagamaan dari sekadar kewajiban
spiritual menuju instrumen penguatan karakter dan pendidikan masyarakat. Dalam konteks ini, tradisi
lokal seperti Batu Qulhu dapat dipahami sebagai wahana pendidikan nonformal yang menanamkan
nilai-nilai kesabaran, keikhlasan, kedisiplinan, dan rasa tanggung jawab sosial. Hal ini sesuai dengan
teori pendidikan Islam berbasis budaya yang memandang tradisi keagamaan sebagai sarana pewarisan
nilai dan penginternalisasian akhlak melalui praktik kolektif. Selain itu, penelitian mengenai praktik
zikir menunjukkan bahwa pengulangan bacaan dalam jumlah tertentu memiliki manfaat psikologis dan
spiritual yang nyata. Repetisi lafaz dzikir membantu menenangkan pikiran, mengurangi kecemasan,
dan meningkatkan konsentrasi spiritual. Secara psikospiritual, praktik tersebut mampu menumbuhkan
rasa damai, keikhlasan, dan keterhubungan batin dengan Allah. Dalam konteks sosial, aktivitas zikir
bersama juga memperkuat empati dan rasa kebersamaan, sehingga berdampak positif terhadap
stabilitas sosial masyarakat (Kurnia,2024).

Secara konseptual, Batu Qulhu sebagai tradisi zikir berbasis Surah Al-Ikhlas merepresentasikan
hubungan sinergis antara teks suci, konteks budaya, dan kesadaran spiritual. Tradisi ini dapat dibaca
sebagai bentuk praksis keagamaan yang menghidupkan Al-Qur’an dalam realitas sosial masyarakat.
Melalui praktik tersebut, nilai-nilai tauhid tidak hanya dipahami secara konseptual, tetapi juga dihayati
dan diaktualisasikan dalam tindakan kolektif yang menumbuhkan solidaritas dan moralitas. Dengan
demikian, Batu Qulhu dapat diposisikan sebagai salah satu bentuk aktualisasi Living Qur’an yang
mendukung pendidikan tauhid berbasis budaya, sekaligus meneguhkan pentingnya moderasi dalam

praktik keagamaan di tengah masyarakat plural (Anindhita, 2021).

3.1. Deskripsi Tradisi Batu Qulhu di Desa Bandar Setia

Tradisi Batu Qulhu di Desa Bandar Setia merepresentasikan adaptasi lokal dari praktik zikir etnis

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-lkhlas menurut Tafsir Al-Azhar



Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 313 of 319

Mandailing yang berakar pada transmisi keagamaan dan kebudayaan lintas-wilayah di Sumatera
bagian utara. Secara historis, praktik ini dipandang sebagai “syariat yang ditradisikan” yakni
penguatan nilai tauhid dan dzikrullah melalui bentuk-bentuk budaya yang dapat diterima oleh
masyarakat setempat (Sahrul & Daulai, 2023). Penamaan “Batu Qulhu” merujuk pada penggunaan
batu putih sebagai media hitung dan pemfokusan niat selama pembacaan Surah Al-Ikhlas; di wilayah
Mandailing bahkan dikenal varian sebutan “zikir batu balancing putih” dan memiliki kemiripan spirit
dengan tradisi tahlilan Jawa yang dinilai akomodatif dalam sejarah dakwah Walisongo (Sahrul &
Daulai, 2023). Di Bandar Setia, legitimasi kultural tradisi ini semakin kuat karena diwariskan oleh
ulama, tokoh adat dan orang terdahulu, sekaligus dipelihara melalui mekanisme sosial seperti takziah
dan tahlilan. Sumber wawancara lokal menunjukkan bahwa batu putih juga menghadirkan penanda
status biaya pengadaannya relatif “mahal” bagi sebagian keluarga sehingga variasi pelaksanaan bisa
terjadi menurut kemampuan ekonomi, tanpa mengurangi nilai kebersamaan yang menjadi ruh tradisi
(Baharuddin, 2025).

Tahapan pelaksanaan sangat terstruktur dan terkoneksi dengan rangkaian upacara kematian,
umumnya tiga malam berturut-turut saat takziah/tahlilan. Persiapan dimulai dengan pengumpulan
batu lazimnya batu kali berwarna putih, seukuran jempol kaki orang dewasa yang dibeli pada penyedia
perlengkapan fardu kifayah atau dikumpulkan dari sungai; batu-batu tersebut ditumpuk di hadapan
jamaah sesuai jumlah yang diamanahkan keluarga ahli musibah (Sahrul & Daulai, 2023). Zikir
dipimpin oleh lima imam yang berkompeten (alim, fasih, tawadhu, dan berakhlak), sementara jamaah
mengenakan busana rapi seperti sarung, peci, lobe, dan serban sebagai simbol adab. Prosedur zikir
mengikuti pola hitung: setiap pembacaan Surah Al-Ikhlas ayat 1-3, jamaah mengambil batu sesuai
frekuensi bacaan satu kali baca mengambil satu batu, dua kali baca dua batu, dan seterusnya hingga
seluruh batu “habis” di hadapan masing-masing peserta, lalu dikumpulkan kembali dalam goni/ember
(Sahrul & Daulai, 2023). Di tingkat praktik, imam akan membuka dengan kayfiyat, Al-Fatihah, lalu
mengatur giliran atau memberi kebebasan jamaah membaca secara mandiri apabila peserta sangat
ramai; usai sesi, kegiatan disambung dengan tahtim, tahlil, dan doa penutup. Pada hari keempat, batu-
batu yang telah “dizikirkan” diserakkan di atas pusara dengan penuh kekhidmatan sebagai penutup
simbolik yang menandai doa dan pahala yang dihadiahkan bagi almarhum (Faisal, 2025).

Simbol-simbol yang digunakan mempertegas horizon religius dan sosial tradisi ini. Batu putih
dipersepsi sebagai tanda kesucian (thaharah maknawi) dan keteguhan hati (istigamah) dalam bertauhid,
sekaligus berfungsi sebagai alat bantu fokus (tarkiz an-niyyah) agar bacaan tidak sekadar repetisi verbal
(Sahrul & Daulai, 2023). Bagi komunitas, batu adalah “tasbih yang dibisukan” ia tidak bersuara, tetapi
setiap perpindahan batu mematri jejak dzikir yang konkret dan terhitung. Beberapa informan
mengaitkan praktik peletakan batu di pusara dengan penalaran keagamaan lokal atas riwayat Nabi
yang menancapkan pelepah basah di kubur yang diinterpretasi sebagai simbol zikir makhluk hidup
dan permohonan keringanan bagi ruh meski informan juga menegaskan belum menemukan dalil
khusus tentang batu memberi syafaat; karenanya, batu difungsikan “sekadar alat hitung” dan medium
niat menghadiahkan pahala bacaan (Baharuddin, 2025). Di sisi lain, batu di pusara turut memiliki
fungsi praktis mencegah tumbuhnya rumput liar sekaligus menjadi penanda kebersihan dan
penghormatan keluarga, sehingga nilai simbolik berpadu dengan nilai utilitarian (Nasution, 2025).

Peran tokoh adat dan masyarakat menjadi kunci keberlanjutan tradisi. Tokoh adat misalnya bilal
mayit bersama imam-imam zikir memelihara pakem pelaksanaan, mengarahkan tertib acara, dan
menegur kebiasaan yang dinilai melampaui batas seperti membangun/mengekeramik kuburan yang

berpotensi menimbulkan masalah sosial di lahan pemakaman (Faisal, 2025). Tokoh masyarakat dan

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-lkhlas menurut Tafsir Al-Azhar



Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 314 of 319

pengurus masjid memperkuat jejaring kelembagaan dari koordinasi tahlilan, pengadaan batu, hingga
penggalangan partisipasi warga yang menumbuhkan solidaritas, belasungkawa, dan distribusi peran
antar-keluarga (Baharuddin, 2025). Norma pelaksanaan turut ditekankan: peserta harus suci dari
hadas, menjaga adab (tidak berbicara saat zikir), serta menghormati keputusan imam mengenai durasi
dan tata alur. Pada level rumah tangga, praktik wirid menggunakan batu yang dicuci dan disiapkan
sendiri mendorong internalisasi nilai-nilai keikhlasan, kesabaran, dan doa bagi almarhum di luar forum
formal, sehingga tradisi tidak berhenti sebagai “acara” melainkan menjadi “habitus” ibadah (Nasution,
2025). Dengan demikian, Batu Qulhu di Bandar Setia berfungsi ganda: sebagai wahana religius
menghadiahkan pahala bacaan, dan sebagai instrumen sosial yang merawat jaringan kekerabatan,
musyawarah, serta etos gotong-royong pasca-kematian. Keseluruhan praktik ini memperlihatkan
bagaimana nilai-nilai dzikrullah diartikulasikan melalui bahasa budaya setempat tanpa kehilangan
orientasi tauhidnya, sekaligus adaptif terhadap dinamika ekonomi-sosial masyarakat setempat (Sahrul
& Daulai, 2023).

3.2. Analisis Surah Al-Ikhlas Menurut Tafsir Al-Azhar

Buya Hamka menempatkan Surah Al-Ikhlas sebagai inti sari akidah Islam yang menegaskan
kemurnian tauhid (tawhid khalis). Menurutnya, surat ini tidak hanya menjadi bacaan pendek yang akrab
di bibir umat Islam, tetapi merupakan “manifesto” keimanan yang menyucikan konsep ketuhanan dari
segala bentuk penyimpangan, baik berupa syirik (mempersekutukan Allah), fasybih (penyerupaan
Allah dengan makhluk), maupun pembagian kekuasaan ilahi. Tafsirnya menunjukkan bahwa setiap
ayat dalam Surah Al-Ikhlas membentuk satu kesatuan logis dan teologis yang memurnikan pandangan
manusia tentang Tuhan.

Ayat pertama, "Qul Huwa Allahu Ahad” (Katakanlah: Dia-lah Allah, Yang Maha Esa), menjadi
fondasi pengesaan Tuhan. Hamka menegaskan bahwa keesaan Allah bukan sekadar angka “satu”
secara aritmetika, tetapi keesaan dalam zat, sifat, dan perbuatan tanpa sekutu, bandingan, atau
tandingan. Keesaan ini, menurutnya, selaras dengan logika sehat: kekuasaan absolut tidak mungkin
terbagi kepada lebih dari satu penguasa, sebab hal itu akan melemahkan otoritas mutlak. Pandangan
ini memperlihatkan integrasi antara dalil naqli (wahyu) dan ‘aqli (akal sehat) yang menjadi ciri khas
tafsir Hamka.

Ayat kedua, "Allahus-Samad” (Allah adalah tempat bergantung), ditafsirkan Hamka melalui
pandangan para ulama klasik seperti Abu Hurairah, Husain bin Fadhal, dan Mugqatil. Makna samad
adalah bahwa Allah adalah sandaran seluruh makhluk, Zat Yang Maha Sempurna, tidak bergantung
kepada siapa pun, dan segala sesuatu bergantung kepada-Nya. la bebas dari segala kekurangan dan
keterbatasan. Penjelasan ini memperluas pengertian tauhid rububiyah bahwa seluruh keberlangsungan
hidup dan wujud bergantung pada kehendak-Nya.

Ayat ketiga, "Lam yalid wa lam yilad” (Tidak beranak dan tidak diperanakkan), menolak secara
mutlak segala atribusi keturunan kepada Allah, sebagaimana terdapat dalam sebagian keyakinan
agama lain. Hamka menjelaskan bahwa kebutuhan akan keturunan adalah sifat makhluk fana, bukan
sifat Tuhan yang kekal dan sempurna. Dengan demikian, konsep “anak Tuhan” bukan hanya keliru
secara teologis, tetapi juga tidak logis secara rasional. Penolakan ini merupakan bentuk tanzih
(penyucian) Allah dari segala sifat makhluk.

Ayat keempat, "Wa lam yakun lahu kufuwan ahad” (Dan tidak ada sesuatu pun yang setara dengan-
Nya), adalah klimaks penyucian akidah. Hamka menekankan bahwa Tuhan yang sejati tidak memiliki

tandingan dalam zat, sifat, dan perbuatan. Jika ada dua penguasa yang setara, maka kemutlakan akan

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-lkhlas menurut Tafsir Al-Azhar



Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025)

315 of 319

hilang karena terbagi. Ayat ini sekaligus menutup semua kemungkinan antropomorfisme, politeisme,

dan paham dualisme dalam teologi (Hamka, 2003).

Dalam Tafsir Al-Azhar, Hamka menguatkan penafsirannya dengan pandangan ulama seperti Abu

Su'ud, Imam al-Ghazali, dan Ibnul Qayyim. Ibnul Qayyim, misalnya, memandang Surah Al-Ikhlas

sebagai pengandung tauhid i‘tigadi (keyakinan) dan ma'rifatullah (pengenalan terhadap Allah) yang

memurnikan iman. Penafian terhadap sifat beranak, diperanakkan, dan memiliki tandingan

merupakan fondasi yang melindungi akidah dari penyimpangan. Hal ini menjelaskan mengapa

Rasulullah # menyebut surat ini setara dengan sepertiga Al-Qur’an, sebab kandungannya merangkum

prinsip terpenting dalam Islam (Rafli, 2020).
Tabel 1. Analisis Surah Al-Ikhlas Perspektif Tafsir Al-Azhar

Ayat Teks Ayat Analisis Menurut Buya Hamka Makna Tauhid dan Kesucian
Akidah

1 EEEN Menjadi inti dari akidah Islam Tauhid Uliihiyyah: Allah
Qul Huwallahu dan puncak keyakinan. satu-satunya yang berhak
Ahad Keesaan Allah bukan sekadar disembah.

(Katakanlah: Dia- angka satu, tetapi kemutlakan Menyucikan iman dari

lah Allah, Yang zat, sifat, dan perbuatan-Nya. syirik.

Maha Esa). Penolakan terhadap sekutu, Mengokohkan konsep
bandingan, dan pembatasan ketuhanan murni tanpa
kekuasaan Allah. sekutu.

Selaras dengan logika:
kekuasaan mutlak mustahil
dimiliki lebih dari satu entitas.

2 wallal Allah menjadi sandaran seluruh Tauhid Rubiibiyyah: Allah
Allahus-Samad makhluk. adalah sumber kekuasaan
(Allah adalah Zat yang Maha Sempurna, dan pemeliharaan alam.
tempat tidak membutuhkan apa pun, Menyucikan Allah dari
bergantung). bebas dari cacat. sifat kekurangan dan

Segala sesuatu bergantung ketergantungan.
pada-Nya, sementara Dia tidak Menegaskan sifat
bergantung pada siapa pun. kesempurnaan dan
Mengacu pada tafsir ulama kemandirian mutlak
seperti Abu Hurairah, Husain Allah.

bin Fadhal, dan Mugqatil.

3 Ahdzad Menolak anggapan adanya Tauhid Asma’ wa Sifat:
Lam yalid wa lam keturunan Tuhan, seperti Penyucian Allah dari sifat
yilad keyakinan yang menisbatkan makhluk.

(Tidak beranak dan Isa atau malaikat sebagai anak Menolak antropomorfisme

tidak Tuhan. dan konsep “anak

diperanakkan). Keturunan adalah sifat Tuhan”.
makhluk fana, bukan sifat Memurnikan pemahaman
Tuhan yang kekal. bahwa Allah tidak
Allah tidak memerlukan bergantung pada

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-lkhlas menurut Tafsir Al-Azhar



Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 316 of 319

pewaris atau penerus reproduksi biologis atau
kekuasaan. pewarisan.
4 BIEA & a. Menegaskan a. Tauhid Mutlak: Allah

Wa lam yakun lahu ketidakterbandingan Allah. tidak ada bandingan,
kufuwan ahad b. Tidak ada makhluk atau setara, atau tandingan.
(Dan tidak ada kekuatan yang sebanding b. Menyucikan akidah dari
sesuatu pun yang dengan Allah. politeisme, dualisme, dan
setara dengan- c. Menolak adanya dua penguasa konsep kesetaraan dengan
Nya). setara yang akan melemahkan Tuhan.

kekuasaan mutlak. c.  Menutup segala pintu

d. Menghapus segala bentuk kemusyrikan.

tandingan dalam zat, sifat, dan

perbuatan-Nya.

Analisis Surah Al-Ikhlas menurut Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar menegaskan bahwa tauhid
adalah inti dari seluruh ajaran Islam, yang harus dipahami secara murni, bebas dari segala bentuk
penyimpangan teologis maupun logis. Setiap ayat dalam surat ini menjadi pilar yang menyucikan
akidah: keesaan mutlak Allah, kemandirian-Nya sebagai tempat bergantung, penafian terhadap konsep

keturunan Tuhan, dan penolakan terhadap segala kesetaraan dengan makhluk.

3.3. Relevansi Tradisi Batu Qulhu dengan Prinsip Tauhid Surah Al-Ikhlas Perspektif Tafsir Al-

Azhar

Relevansi tradisi batu qulhu dengan prinsip tauhid Surah Al-Ikhlas sebagaimana dipahami
melalui Tafsir Al-Azhar dapat ditelaah dari dua poros: kesesuaian unsur-unsur ritus dengan pilar
tauhid (ulithiyyah, rubiibiyyah, dan tanzih asmd’ wa sifat) serta batas-batas akidah yang berpotensi
dilanggar jika terjadi ekses pemaknaan simbolik. Dalam kerangka Hamka, setiap ayat Al-Ikhlas
memurnikan konsep ketuhanan: Allah Esa tanpa sekutu (Ahad), menjadi sandaran mutlak (ash-Samad),
tersucikan dari sifat makhluk tidak beranak dan tidak diperanakkan (lam yalid wa lam yiilad), dan tak
ada sesuatu pun yang setara dengan-Nya (wa lam yakun lahu kufuwan ahad) (Hamka, 2003). Di titik ini,
pemilihan Surah Al-Ikhlas sebagai jantung ritual batu qulhu selaras dengan tujuan memurnikan ibadah
kepada Allah semata; pengulangan bacaan (dzikir berjamaah) mengekspresikan pengokohan
ulihiyyah menghadirkan Allah sebagai satu-satunya yang berhak disembah sekaligus memperkuat
internalisasi rubtibiyyah kesadaran bahwa seluruh hajat dan doa ditujukan kepada Yang Maha Sandar
(Dewi & Lestari, 2020).

Data etnografis tentang praktik di beberapa komunitas menunjukkan bahwa tradisi ini
dilaksanakan dengan membaca Surah Al-Ikhlas sebanyak 3.333 kali pada 1.111 batu, setiap batu
dibacakan tiga kali, kemudian diletakkan di atas makam sebagai hadiah pahala bagi almarhum dan
sebagai media pengikat solidaritas social (Jufri et al, 2025). Dari sudut pandang pendidikan tauhid,
repetisi bacaan berfungsi pedagogis menguatkan hafalan, membangun kesadaran keesaan Allah (Allah
Ahad) dan ketergantungan total makhluk (Allah ash-Samad) yang sejalan dengan temuan Lestari
bahwa Al-Ikhlas mendidik iman, Islam, dan ihsan secara integrative (Dewi & Lestari, 2020). Di saat
yang sama, dimensi sosial-ritual (kebersamaan, penghiburan keluarga duka) tidak otomatis
bertentangan dengan tauhid; ia dapat menjadi “wadah nilai” selama orientasi ibadah, niat, dan

pengagungan tetap tertuju kepada Allah, bukan kepada medium atau angka-angka sebagai entitas yang

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-lkhlas menurut Tafsir Al-Azhar



Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 317 of 319

memiliki daya intrinsic (Hamka, 2003).

Penggunaan batu sebagai media dzikir mengandung simbolik yang, bila ditafsirkan secara hati-
hati, masih berada dalam pagar tanzih. Batu dipilih karena sifatnya yang tahan lama, mudah
ditemukan, dan dalam imajinasi religius local menjadi saksi tasbih makhluk (Jufri et al, 2025). Secara
normatif, simbol boleh menjadi wasilah penghadiran kesungguhan batin selama tidak diberi otonomi
kekuatan gaib. Tafsir Hamka tentang “tidak ada sesuatu pun yang setara dengan-Nya (kufuwan ahad)
menuntut agar semua unsur ritus termasuk batu tetap ditempatkan sebagai benda mati yang tidak
menyamai, menandingi, atau “menggandakan” perbuatan Allah (Hamka, 2003). Dengan kata lain,
kesesuaian tradisi dengan tauhid terjaga jika batu hanyalah marker disiplin dzikir (menghitung,
menandai putaran bacaan), bukan talisman yang diyakini memiliki daya memberi manfaat atau
menolak mudarat secara independen dari izin Allah.

Di lapangan, pemuka agama setempat mengemukakan catatan kritis yang patut diperhatikan
sebagai “pagar akidah”. Pertama, ada kebutuhan menelusuri asal-usul penggunaan batu agar tidak
berpijak pada tradisi yang menyusupkan pembacaan simbolik berlebihan atau pengaruh ajaran luar
yang memberi kedudukan khusus kepada benda (Ishak, 2025). Kedua, keyakinan sebagian pelaku
tentang “transfer zikir” ke batu yang kemudian “meneruskan” dzikir di makam berisiko bergeser ke
atribusi agensi metafisik pada objek. Dari sudut tanzih yang ditekankan Al-Ikhlas Allah Mahasuci dari
segala serupa-makhluk dan tak ada tandingan pada zat, sifat, dan perbuatan-Nya penalaran seperti ini
rentan menjadi syirik khafi (kemusyrikan samar) jika tidak ditashhih: dzikir adalah amal hamba, pahala
murni anugerah Allah, dan hanya Allah yang memberi manfaat (Hamka, 2003). Ketiga, penetapan
angka-angka (3.333bacaan; 1.111 batu) sebagai “jaminan” keluasan kubur juga dikritisi; tanpa dasar
nash yang tegas, angka-angka mesti dipahami sebagai disiplin ritmis, bukan syarat sakral yang
memiliki efektivitas ghaib tersendiri. Keempat, klaim keutamaan Al-Ikhlas setara sepertiga Al-Qur’an
benar adanya dalam khazanah keutamaan, namun penerapannya harus tetap mengacu pada tujuan
penyucian akidah, bukan sebagai formula numerik yang menggantikan kewajiban lain (Jufri et al, 2025).

Dengan menggabungkan kedua sisi ini, dapat ditegaskan bahwa tradisi batu qulhu kompatibel
dengan prinsip tauhid Al-Ikhlas apabila: (1) niat dan penghormatan ibadah diarahkan semata kepada
Allah (Ahad); (2) seluruh harap dan doa disandarkan kepada-Nya, bukan kepada medium (ash-Samad);
(3) simbol dan angka tidak diberi daya metafisis (tanzih asmia’ wa sifat); dan (4) pelaksanaannya
diposisikan sebagai wasilah edukatif-sosial untuk memperkuat iman dan kebersamaan, bukan sebagai
ajaran baru yang menyaingi nash (Dewi & Lestari, 2020). Di sisi lain, potensi penyimpangan muncul
ketika simbol menelan substansi: batu dipersonifikasi, hitungan difetishkan, atau klaim-klaim ghaib
disandarkan pada benda, bukan pada iradah Allah sebuah deviasi halus yang ditandai para pemuka
agama dan karenanya perlu diluruskan melalui edukasi tauhid berbasis Al-Ikhlas (Ishak, 2025).
Dengan pengawalan makna seperti ini, tradisi batu qulhu dapat tetap menjadi ekspresi “Living Qur’an”
yang bernapas dalam budaya lokal sekaligus konsisten dengan manifesto tauhid yang dimaktubkan
Surah Al-TIkhlas menurut Tafsir Al-Azhar (Hamka, 2025).

4. KESIMPULAN

Tradisi Batu Qulhu di Desa Bandar Setia merupakan bentuk adaptasi lokal dari zikir Mandailing
yang berfungsi memperkuat tauhid melalui simbol budaya. Praktik ini menggunakan batu putih
sebagai alat bantu hitung dan sarana fokus spiritual tanpa melekatkan makna metafisis, serta menjadi
media penguatan solidaritas sosial masyarakat. Nilai-nilai yang dihayati dalam praktik ini selaras

dengan ajaran Surah Al-Ikhlas dalam Tafsir Al-Azhar, terutama tentang keesaan Allah, ketergantungan

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-lkhlas menurut Tafsir Al-Azhar



Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 318 of 319

makhluk kepada-Nya, dan penolakan terhadap segala bentuk penyekutuan. Dengan demikian, Batu
Qulhu dapat dipahami sebagai bentuk Living Qur’an yang tetap berada dalam koridor tauhid dan
syariat Islam.

Penelitian ini memiliki keterbatasan pada jumlah informan yang terbatas dan lingkup lokasi yang
sempit, sehingga hasilnya belum merepresentasikan variasi praktik Batu Qulhu di wilayah Mandailing
secara menyeluruh. Penelitian berikutnya akan memperluas wilayah kajian, melibatkan lebih banyak
partisipan lintas generasi, serta mengkaji dimensi pendidikan, psikospiritual, dan transformasi budaya
agar diperoleh pemahaman yang lebih komprehensif tentang peran Batu Qulhu dalam pembinaan

akidah dan kehidupan sosial keagamaan masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

Abubakar, Rifa’i. Pengantar Metodologi Penelitian. SUKA-Press UIN Sunan Kalijaga, 2021.

Aliyah, H., Fudola, I., Abyad, H., & Ibrahim, F. (2025). The Tauhid Interpretation in Surah Al-Ikhlas and
Its Role as a Hierarchical Framework in Gender Equality. SUHUF, 18(1), 107-125.

Auladi, J. A., Tihami, H. M. A., Patimah, S., & Wasehudin, W. (2025). Fondasi Pendidikan dalam Al-
Qur’an: Analisis Kritis Surat Al-Ikhlas Ayat 1-4 dan Relevansinya. Journal of Education Research,
6(4), 777-783.

Auladi, Jihaduddin Akbar, H M A Tihami, and Siti Patimah. “Fondasi Pendidikan dalam Al-Qur’an:
Analisis Kritis Surat Al-Ikhlas Ayat 1-4 dan Relevansinya.” Journal of Education Research 6, no.
4 (2025): 777-83.

Baharuddin. (2025, Agustus). Wawancara dengan tokok masyarakat [Personal communication].

Citriadin, Yudin. Metode Penelitian Kualitatif (Suatu Pendekatan Dasar). Sanabil, 2020.

Faisal. (2025, Agustus). Wawancara dengan tokok adat [Personal communication].

Hambal Shafwan, M., & Zakariya, D. M. (2024). Analisis Model Pendidikan Tauhid di Pesantren Al-
Ikhlash Lamongan. TSAQAFAH: Jurnal Peradaban Islam, 20(2), 213-227.

Hamka. Tafsir Al-Azhar. Tafsir Al-Qur’an. Vol. 10. Pustaka Nasional PTE LTD, 2003.

Irhas, M., Nurdin, R., & Fauzi, A. (2023). The Power of Dhikr: Elevating Intellectual, Emotional, and
Spiritual Consciousness through Collective Remembrance. Asian Journal of Islamic Education,
5(2), 89-104.

Ishak, H. (2025, Agustus). Wawancara dengan tokok agama [Personal communication].

Jufri, Ali al, Wardi Lute, Muhammad Rafiiy, and Syamsuri. “Stone-Throwing Tradition and the Living
Qur’an (Analysis of Q.S Al-Ikhlas).” Jurnal Adabiyah 25, no. 2 (2025): 211-28.

Lestari, Dewi. “Pendidikan Keimanan dalam Al-Qur’an Surah Al-Ikhlas.” Skripsi, Universitas Islam
Negeri Raden Intan, 2020.

Nasution, A. (2025, Agustus). Wawancara dengan tokoh masyarakat [Personal communication].

Nirwansyah, A. W. (2024). Batu Qulhu—The Stone of Death: Harmonizing Traditional Funerals in the
Mandailing Community of North Sumatra. Heliyon, 10(5), e25561.

Nuril Tania, R., Lina, R., & Wiresti, R. D. (2024). Nilai-Nilai Pendidikan Tauhid dalam Surah Al-Ikhlas
Menurut Tafsir Ibnu Katsir dan Relevansinya dengan Kurikulum Pendidikan Tauhid di
Salafiyah Wustho Thya" As-Sunnah Singkut. Indonesian Journal of Educational Research (IJER),
6(2), 45-58.

Nurul Islamiyah, N., Abu Bakar, A., Irham, M., Hagq, S., & Julita, S. (2025). The Secret of Tawhid in Surah
Al-Ikhlas: A Sufistic Approach by Sheikh Abdul Qadir Al-Jailani in Tafsir Al-Jailani. Sosiologia:
Jurnal Agama dan Masyarakat, 7(2), 101-115.

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-lkhlas menurut Tafsir Al-Azhar



Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 319 of 319

Pohan, R. A. (2025). Unveiling Gratitude in Javanese Muslim Hajatan Traditions: Between Ritual and
Religious Expression. Journal of Islamic Civilization Studies, 9(1), 120-135.

Qomaria, E. N. (2024). Urgensi Pendidikan Tauhid pada Anak Usia Dini di Era Generasi Z. Islamic
Learning Journal (IL]), 2(2), 134-146.

Rafig, A. (2023). Living Qur’an: Its Texts and Practices in the Functions of the Qur'an in Muslim
Societies. Jurnal Studi llmu-Ilmu Al-Qur’an dan Hadis, 24(3), 145-160.

Rafli. “Konsep Akidah Menurut Buya Hamka.” Skripsi, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim,
2020.

Rambe, Devi Yanti, and Hafizzullah Hafizzullah. “Tradisi Pembacaan Qulhu Tiga Malam Selepas
Kepergian Mayit Tinjauan Studi Living Qur’an.” Lathaif: Literasi Tafsir, Hadis Dan Filologi 1,
no. 2 (December 31, 2022): 135-46. https://doi.org/10.31958/1athaif.v1i2.6919.

Sahrul, Anang Widhi Nirwansyah, Seyithan Demirdag, and Afrahul Fadhila Daulai. “Batu Qulhu: The
Stone of Death: Harmonizing Traditional Funerals in the Mandailing Community of North
Sumatra.” Heliyon 10, no. 13 (2024): e33363. https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e33363.

Sahrul, and Afrahul Fadhila Daulai. Kearifan Lokal Zikir Batu Qulhu Etnis Mandailing (Perspektif
Sosiologi Agama). Perdana Publishing, 2023.

Saramifar, Y. (2022). Carving Prayer Beads and Exploring Their Materiality in Contemporary Islam.
Material Religion: The Journal of Objects, Art and Belief, 18(1), 32-48.

Supendi, S. S., Hidayatullah, W., Qurtubi, A., & Fathurochman, N. (2025). Aktualisasi Nilai-Nilai
Pendidikan Tauhid Bagi Peserta Didik Perspektif Al-Qur’an dalam Surat Al-Ikhlas dan Surat
Lugman Ayat 13. Jurnal PAI Raden Fatah.

Suryana, E., Alimron, & Sofyan. (2023). Nilai-Nilai Pendidikan Tauhid dalam Al-Qur’an Surat Al-Ikhlas
Ayat 1-4 Menurut Tafsir Ibnu Katsir. Al-Idaroh: Media Pemikiran Manajemen Dakwah, 7(1), 56-68.

Wahidah, F. K., Rosyada, M., & Lestari, I. (2023). Implementasi Nilai-Nilai Tauhid dalam Surat Al-Ikhlas
sebagai Landasan Pembentukan Akhlak yang Berkarakter pada Santri di Pondok Pesantren
Salafiyah Syafi’iyah Proto Kedungwuni. Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(3), 215-230.

Yusuf, M. (2025). The Existence of the Living Qur'an and Its Contribution to the Development of
Religious Moderation in Indonesia. Wahana Akademika: Jurnal Studi Islam dan Sosial, 12(1), 55-70.

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-lkhlas menurut Tafsir Al-Azhar



