
Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains 

Vol. 14, 2 (Desember, 2025) 

ISSN: 2303-2952, EISSN: 2622-8491, DOI: 10.19109/intelektualita.v14i2.30340 

Copyright © 2025 Walid Huda Syawaluddin 

  http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/intelektualita 

Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-Ikhlas Menurut 

Tafsir Al-Azhar 

Walid Huda Syawaluddin1*, Sugeng Wanto2 

1 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara; walidsyawaluddiniat@uinsu.ac.id  
2 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara; sugengwanto@uinsu.ac.id  

* Korespondensi 

 

1. PENDAHULUAN 

Tradisi keagamaan di Indonesia tidak hanya menjadi bentuk ekspresi spiritual, tetapi juga sarana 

pelestarian nilai sosial, moral, dan identitas budaya masyarakat. Dalam konteks Islam Nusantara, 

muncul berbagai bentuk adaptasi ajaran Islam dengan kearifan lokal seperti tahlilan, kenduri, dan zikir 

bersama. Salah satu tradisi yang memperlihatkan proses tersebut adalah Batu Qulhu, yaitu praktik zikir 

dengan pembacaan Surah Al-Ikhlas menggunakan batu putih sebagai alat hitung dan sarana fokus 

wirid dalam rangkaian takziah. Tradisi ini menggambarkan perpaduan antara nilai teologis dan 

ekspresi budaya yang hidup di tengah masyarakat Mandailing. Namun demikian, muncul perdebatan 

mengenai batas antara simbol keagamaan dan potensi penyimpangan akidah jika batu dipersepsi 

Kata Kunci Abstrak 

Batu Qulhu;  

Surah Al-Ikhlas; 

Tafsir Al-Azhar. 

Penelitian ini bertujuan menjelaskan praktik dan makna tradisi Batu Qulhu di Desa Bandar Setia 

serta menilai relevansinya dengan prinsip tauhid Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-Azhar. 

Menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis fenomenologis dan tafsir tematik (maudhu’i), 

data dihimpun melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan tokoh agama, pelaku 

tradisi, dan masyarakat, serta kajian literatur tafsir. Analisis mengikuti model interaktif Miles, 

Huberman, dan Saldana (reduksi, penyajian, penarikan kesimpulan) yang diperkaya hermeneutika 

untuk mengaitkan teks tafsir dengan praktik lokal; keabsahan dijaga melalui triangulasi sumber, 

teknik, dan waktu. Temuan menunjukkan bahwa Batu Qulhu merupakan tradisi zikir lokal 

Mandailing yang dilaksanakan selama tiga malam dalam rangkaian takziah dengan pembacaan 

Surah Al-Ikhlas menggunakan batu putih sebagai alat hitung dan fokus wirid. Tradisi ini 

menegaskan nilai tauhid, kedisiplinan ibadah, dan solidaritas sosial masyarakat. Batu dimaknai 

sebagai simbol kesucian dan keteguhan iman tanpa diyakini memiliki kekuatan metafisis. 

Kesimpulannya, Batu Qulhu sejalan dengan prinsip tauhid selama niat dipusatkan kepada Allah 

dan batu hanya berfungsi sebagai sarana bantu zikir. 

 

Keywords Abstract 

Batu Qulhu;  

Surah Al-Ikhlas;  

Tafsir Al-Azhar. 

This study aims to explain the practice and meaning of the Batu Qulhu tradition in Bandar Setia 

Village and assess its relevance to the principle of monotheism of Surah Al-Ikhlas according to the 

Al-Azhar Tafsir. Using a qualitative approach with a phenomenological type and thematic 

interpretation (maudhu’i), data were collected through participatory observation, in-depth 

interviews with religious leaders, traditional practitioners, and the community, and a review of 

interpretation literature. The analysis follows the interactive model of Miles, Huberman, and 

Saldana (reduction, presentation, conclusion drawing) enriched with hermeneutics to link the 

interpretation text with local practices; validity is maintained through triangulation of sources, 

techniques, and time. The findings indicate that Batu Qulhu is a local Mandailing dhikr tradition 

carried out for three nights in a series of condolences with the recitation of Surah Al-Ikhlas using a 

white stone as a counting tool and the focus of wirid. This tradition emphasizes the value of 

monotheism, disciplined worship, and social solidarity of the community. The stone is interpreted 

as a symbol of purity and steadfastness of faith without being believed to have metaphysical 

powers. In conclusion, the Qulhu Stone is in line with the principle of monotheism as long as the 

intention is focused on Allah and the stone only functions as a means of assisting in dhikr. 

This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 
Sitasi: 

Syawaluddin, W. H., & Wanto, S. (2025) Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-Ikhlas menurut 

Tafsir Al-Azhar. Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial Dan Sains, 14(2). 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 309 of 319 

 

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-Azhar 

 

memiliki kekuatan metafisis (Sahrul & Daulai, 2023).  

Desa Bandar Setia di Kecamatan Percut Sei Tuan, Kabupaten Deli Serdang, Sumatera Utara, 

merupakan kawasan periurban dengan luas sekitar 3,50 km² pada koordinat ±3,6600 LU dan 98,7630 

BT, berbatas dengan Pematang Lalang, Saentis, Sampali, Laut Dendang, Bandar Khalifah, dan Percut; 

pada 2015 tercatat dihuni lebih dari dua puluh ribu jiwa dengan mayoritas penduduk beragama Islam 

(Wikipedia, 2023). Dalam lanskap ini, tradisi Batu Qulhu tampil sebagai praktik keagamaan-

komunitarian yang terwaris di kalangan etnis Mandailing: zikir berbasis pengulangan Surah Al-Ikhlas 

yang disimbolkan dengan pengambilan batu putih setiap kali bacaan dilafazkan. 

Secara historis, praktik ini berjejak pada dakwah persuasif dan akomodatif yang mengadopsi 

unsur tahlilan Jawa melalui jaringan ulama dan malim kampung, lalu dimodifikasi dengan media batu 

putih sebagai lambang kesucian dan keteguhan; di beberapa wilayah sepadan dikenal pula sebagai 

“zikir batu balancing putih” (Sahrul & Daulai, 2023).  Pelaksanaan ritus terkait erat dengan upacara 

kematian dan biasanya berlangsung tiga malam berturut-turut: keluarga almarhum menyiapkan batu 

berukuran kira-kira sebesar ibu jari kaki orang dewasa, dikumpulkan dari sungai atau dibeli; lima imam 

yang dianggap alim dan fasih memimpin jalannya prosesi, sementara jamaah menjaga adab berpakaian 

dan kesucian; setiap kali Surah Al-Ikhlas dibaca, batu diambil sesuai hitungan bacaan hingga tumpukan 

habis, kemudian dihimpun ke dalam goni atau ember untuk pada hari keempat ditaburkan di atas 

pusara dengan iringan doa (Sahrul et al., 2024). 

Norma pelaksanaan menekankan kesucian peserta dari hadas, larangan berbicara saat zikir, serta 

penghormatan pada tata cara pewarisan; pada saat yang sama, fungsi sosialnya menguatkan 

solidaritas, meneguhkan belasungkawa, dan merawat jaringan dukungan emosional lintas status social 

(Sahrul et al., 2024).  Dalam kerangka teologis, Surah Al-Ikhlas yang mengajarkan Allah sebagai Yang 

Maha Esa (Ahad), tempat bergantung (Aṣh-Ṣamad), tidak beranak dan tidak diperanakkan, dan tiada 

tandingan menjadi pagar nilai tauhid bagi komunitas, dengan implikasi etis pada pembentukan 

karakter kejujuran, tanggung jawab, dan integritas di atas individu maupun kolektif (Auladi et al., 

2025).  Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka memaknai surah ini sebagai “manifesto” akidah yang 

menyucikan konsep ketuhanan dari segala bentuk antropomorfisme, syirik, atau pembagian 

kekuasaan; perspektif ini menjadi lensa penting untuk menilai sejauh mana praktik Batu Qulhu selaras 

dengan tauhid murni, sekaligus mengidentifikasi potensi penyimpangan pada tataran keyakinan atau 

kebiasaan yang lahir dari proses akulturasi. 

Kesenjangan ini menunjukkan bahwa belum ada penelitian yang secara komprehensif menelaah 

hubungan antara praktik keagamaan lokal dan tafsir Al-Qur’an, khususnya dalam konteks Batu Qulhu 

sebagai representasi “Living Qur’an” yang hidup di tengah masyarakat. Oleh karena itu, penelitian ini 

berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan menggabungkan pendekatan sosiologi–antropologi 

agama dan tafsir tematik (maudhu’i), untuk mengkaji sejauh mana praktik Batu Qulhu di Desa Bandar 

Setia selaras dengan prinsip tauhid dalam Surah Al-Ikhlas menurut perspektif teologis Hamka. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya melengkapi temuan sebelumnya, tetapi juga memperluas 

pemahaman tentang bagaimana nilai-nilai tauhid dapat diaktualisasikan dalam tradisi keagamaan 

berbasis budaya lokal. 

Penelitian terdahulu sebagian besar menyoroti ritual Batu Qulhu dalam komunitas Muslim 

Mandailing di Sumatera Utara. Ritual ini menggunakan batu sungai putih sebagai alat untuk 

menghitung doa yang dibacakan bagi almarhum. Studi ini menunjukkan bahwa Batu Qulhu bukan 

sekadar ritual kematian, tetapi juga memiliki nilai spiritual dan menjadi simbol solidaritas sosial dalam 

komunitas Islam setempat. Penelitian ini memberikan gambaran tentang bagaimana ritual berbasis Al-



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 310 of 319 

 

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-Azhar 

 

Qur’an dihidupkan dalam kehidupan masyarakat, namun belum secara spesifik mengaitkan praktik ini 

dengan tafsir Al-Qur’an (Sahrul et al, 2024). Kemudian dalam Penelitian oleh Rambe mengenai 

pembacaan Surah Al-Ikhlas dalam tradisi tahlilan di Kecamatan Kotapinang, Kabupaten Labuhanbatu 

Selatan, menemukan bahwa praktik ini telah berlangsung secara turun-temurun dan mencerminkan 

konsep Living Qur’an. Pembacaan Surah Al-Ikhlas, Al-Falaq, dan An-Nas dalam jumlah tertentu 

diyakini sebagai wasilah bagi almarhum di alam kubur serta menjadi bentuk solidaritas sosial dalam 

komunitas Muslim setempat. Penelitian ini menunjukkan bahwa ritual berbasis Al-Qur’an berkembang 

secara lokal dengan variasi pemaknaan, namun tidak menghubungkannya dengan tafsir ulama tertentu 

seperti Buya Hamka (Rambe & Hafizullah, 2022). Sementara kajian yang menghubungkannya secara 

langsung dengan prinsip tauhid dalam perspektif tafsir Al-Qur’an masih jarang dilakukan. Hal ini 

menimbulkan kesenjangan penelitian (research gap) dalam menilai sejauh mana praktik keagamaan 

berbasis budaya seperti Batu Qulhu dapat dipahami secara teologis melalui pendekatan tafsir tematik, 

khususnya Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka yang menekankan kemurnian tauhid. Oleh karena itu, 

penelitian ini penting untuk menjembatani pemahaman antara ekspresi budaya dan prinsip teologi 

Islam agar praktik keagamaan masyarakat tetap berada dalam koridor akidah yang lurus. 

Dari latar tersebut, penelitian ini dirancang untuk menjawab tiga rumusan masalah utama: (1) 

bagaimana pelaksanaan dan makna tradisi Batu Qulhu di Desa Bandar Setia; (2) bagaimana penafsiran 

Surah Al-Ikhlas dalam Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka; dan (3) bagaimana relevansi tradisi Batu 

Qulhu dengan prinsip tauhid. Tujuan penelitian ini adalah mendeskripsikan secara komprehensif 

praktik Batu Qulhu, menganalisis ajaran tauhid dalam Surah Al-Ikhlas, serta menilai kesesuaian antara 

praktik keagamaan lokal dengan nilai-nilai tauhid yang murni. 

Urgensi penelitian ini terletak pada upayanya memperkuat pemahaman teologis terhadap praktik 

keagamaan berbasis budaya agar tetap berlandaskan pada nilai tauhid yang murni. Dalam konteks 

masyarakat yang masih mempertahankan tradisi zikir lokal, penelitian ini penting untuk memberikan 

pemahaman bahwa pelestarian budaya tidak harus bertentangan dengan kemurnian akidah, selama 

niat dan orientasinya tetap tertuju kepada Allah semata. Secara akademik, penelitian ini juga 

berkontribusi memperkaya kajian Living Qur’an dengan menautkan tafsir klasik Buya Hamka terhadap 

fenomena keagamaan kontemporer di tingkat komunitas lokal, sekaligus menjadi acuan bagi 

pengembangan pendidikan tauhid berbasis budaya dan pedoman moderasi keagamaan di masyarakat. 

2. METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian fenomenologis dan 

tafsir tematik (maudhu’i). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian diarahkan untuk memahami 

makna di balik fenomena sosial dan keagamaan secara mendalam dalam konteks alamiah, di mana 

peneliti berperan sebagai instrumen kunci (Abu Bakar & Rifai, 2021).  Pendekatan fenomenologis 

digunakan untuk menggali pengalaman, pandangan, dan makna yang dimiliki oleh pelaku tradisi Batu 

Qulhu, sementara metode tafsir tematik diterapkan untuk mengkaji Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-

Azhar dan menghubungkannya dengan praktik tradisi yang berlangsung di masyarakat Desa Bandar 

Setia. Lokasi penelitian berada di Desa Bandar Setia, yang menjadi pusat pelaksanaan tradisi Batu 

Qulhu. Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari data primer dan data sekunder. Data primer 

diperoleh melalui wawancara mendalam dengan empat informan kunci yang dipilih secara purposive, 

terdiri atas satu tokoh agama, satu tokoh adat, satu pelaku tradisi, dan satu perwakilan masyarakat 

umum. Kriteria informan meliputi: memiliki pengalaman langsung dalam tradisi Batu Qulhu minimal 

lima tahun, diakui sebagai sumber informasi yang kredibel di lingkungan setempat, serta bersedia 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 311 of 319 

 

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-Azhar 

 

memberikan data secara terbuka dan reflektif. Data sekunder meliputi kajian terhadap Tafsir Al-Azhar 

karya Buya Hamka, literatur akademik relevan, dan artikel yang berkaitan dengan sejarah dan 

pelaksanaan tradisi (Rizki, 2022). 

Teknik pengumpulan data diperinci secara teknis sebagai berikut. Observasi non-partisipatif 

dilakukan melalui Wawancara mendalam (semi-struktur) dilakukan dengan empat informan kunci 

(satu tokoh agama, satu tokoh adat, satu pelaku tradisi, dan satu perwakilan masyarakat) 

menggunakan panduan wawancara yang telah diuji coba; topik meliputi sejarah pelaksanaan, prosedur 

ritual, makna simbolis batu, niat ibadah, dan persepsi tentang atribusi metafisis. Wawancara direkam 

audio setelah mendapatkan informed consent, lalu ditranskripsikan verbatim dalam bahasa Indonesia 

dan disimpan terorganisir untuk analisis. Kajian literatur tafsir difokuskan pada Tafsir Al-Azhar (Buya 

Hamka) sebagai rujukan primer dan dilengkapi tinjauan jurnal dan buku relevan dalam kurun lima 

tahun terakhir untuk konteks kontemporer; sumber-sumber ini dikumpulkan, diindeks, dan 

ringkasannya dimasukkan ke dalam basis data referensi untuk memudahkan perbandingan tematik. 

Proses analisis data mengikuti model interaktif Miles, Huberman, dan Saldana namun dijabarkan 

secara teknis: (1) reduksi data—transkrip wawancara, dan ringkasan literatur diimport ke perangkat 

manajemen data lalu dilakukan open coding untuk menghasilkan kode awal; (2) pengembangan 

codebook—kode-kode awal diberi definisi operasional, contoh kutipan inklusi/eksklusi, dan direvisi 

melalui proses memoing sehingga terbentuk kategori tematik; (3) axial/thematic coding—kategori 

dikonsolidasikan menjadi tema inti (mis. fungsi simbol batu, orientasi niat, dimensi sosial solidaritas, 

dan potensi atribusi metafisis) serta dipetakan terhadap tema tafsir Al-Ikhlas (Ahad, ash-Ṣamad, tanzīh, 

ketiadaan tandingan); (4) penyajian data—temuan disusun dalam matriks komparatif yang 

memperlihatkan kecocokan dan ketegangan antara praktik lapangan dan interpretasi tafsir; (5) 

penarikan kesimpulan dan verifikasi—interpretasi akhir dihasilkan melalui sintesis tematik dan diuji 

ulang terhadap data primer serta kerangka teologis Hamka. Seluruh langkah dianotasi dalam audit trail 

(catatan keputusan analitis, versi codebook, dan memo reflektif) untuk memastikan keterlacakan proses 

analisis. 

Uji keabsahan dan etika dijelaskan secara terperinci: triangulasi sumber (wawancara, observasi, 

dokumen tafsir), triangulasi teknik (observasi non-partisipatif, wawancara, kajian pustaka). Verifikasi 

temuan dilakukan melalui member-checking dengan empat informan kunci untuk mengonfirmasi 

interpretasi, serta peer-debriefing dengan satu rekan peneliti untuk mengecek konsistensi coding dan 

interpretasi. Untuk dependabilitas dan confirmability disiapkan audit trail dan salinan transkrip yang 

dapat diakses oleh pembimbing/peer reviewer atas permintaan. Pertimbangan etis mencakup 

pemberian informasi dan izin tertulis/lisan kepada partisipan, anonimisasi identitas pada publikasi, 

serta penanganan materi sensitif dengan kehati-hatian sesuai standar etika penelitian lapangan. 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kajian teoretis mengenai praktik keagamaan berbasis budaya menunjukkan bahwa hubungan 

antara teks suci dan ekspresi sosial masyarakat selalu bersifat dinamis dan kontekstual. Berbagai 

penelitian terkini dalam bidang Living Qur’an menegaskan bahwa interaksi umat Islam dengan Al-

Qur’an tidak berhenti pada tataran bacaan, tetapi berkembang menjadi praktik sosial, simbolik, dan 

ritual yang merepresentasikan pemahaman keagamaan masyarakat setempat. Fenomena ini 

memperlihatkan bahwa teks Al-Qur’an dapat hidup dalam berbagai bentuk tindakan budaya, seperti 

zikir, doa bersama, atau kegiatan peringatan kematian, yang di dalamnya terkandung proses 

internalisasi nilai tauhid dan pembentukan moral sosial. Studi-studi tentang ritual keagamaan di 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 312 of 319 

 

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-Azhar 

 

Nusantara juga menunjukkan bahwa simbol dan benda ritual, seperti batu, tasbih, atau bunga, memiliki 

fungsi pedagogis dan spiritual sebagai alat bantu konsentrasi serta pengingat terhadap kehadiran Ilahi. 

Dalam konteks antropologi agama, simbol tersebut bukan dianggap sakral secara intrinsik, tetapi 

memperoleh makna religius melalui praktik sosial dan niat spiritual penggunanya. Dengan demikian, 

keberadaan benda seperti batu dalam ritual zikir dipahami bukan sebagai objek yang memiliki 

kekuatan supranatural, melainkan sebagai medium of discipline yang membantu jamaah menjaga fokus, 

menghitung bacaan, dan memperkuat pengalaman spiritual. 

Hasil penelitian terdahulu tentang tradisi zikir kolektif di berbagai daerah Indonesia menunjukkan 

adanya fungsi ganda dalam praktik tersebut: pertama, sebagai sarana penguatan iman dan konsistensi 

spiritual, dan kedua, sebagai mekanisme pembentuk solidaritas sosial antaranggota komunitas. Melalui 

aktivitas berzikir bersama, masyarakat tidak hanya memperkuat hubungan dengan Allah, tetapi juga 

mempererat hubungan antarsesama dalam bingkai kebersamaan, gotong royong, dan empati sosial. 

Pandangan ini sejalan dengan konsep kohesi sosial dalam sosiologi agama yang menilai ritual kolektif 

sebagai mekanisme integratif bagi komunitas beriman. Dalam konteks teologis, sejumlah penelitian 

menunjukkan bahwa Surah Al-Ikhlas sering dijadikan dasar pembinaan akidah karena mengandung 

inti dari konsep ketuhanan Islam: keesaan Allah, kemandirian-Nya dari makhluk, serta penyucian-Nya 

dari segala bentuk penyekutuan. Tafsir-tafsir modern menekankan bahwa surah ini berfungsi sebagai 

fondasi pendidikan tauhid dan benteng terhadap segala bentuk praktik keagamaan yang berpotensi 

mengandung unsur syirik. Oleh sebab itu, tradisi zikir berbasis Surah Al-Ikhlas di berbagai komunitas 

lokal dianggap memiliki nilai teologis yang penting apabila pelaksanaannya diarahkan semata-mata 

untuk mengingat Allah dan memperdalam kesadaran akan keesaan-Nya (Arianto, 2022). 

Literatur kontemporer juga menyoroti pergeseran fungsi ritual keagamaan dari sekadar kewajiban 

spiritual menuju instrumen penguatan karakter dan pendidikan masyarakat. Dalam konteks ini, tradisi 

lokal seperti Batu Qulhu dapat dipahami sebagai wahana pendidikan nonformal yang menanamkan 

nilai-nilai kesabaran, keikhlasan, kedisiplinan, dan rasa tanggung jawab sosial. Hal ini sesuai dengan 

teori pendidikan Islam berbasis budaya yang memandang tradisi keagamaan sebagai sarana pewarisan 

nilai dan penginternalisasian akhlak melalui praktik kolektif. Selain itu, penelitian mengenai praktik 

zikir menunjukkan bahwa pengulangan bacaan dalam jumlah tertentu memiliki manfaat psikologis dan 

spiritual yang nyata. Repetisi lafaz dzikir membantu menenangkan pikiran, mengurangi kecemasan, 

dan meningkatkan konsentrasi spiritual. Secara psikospiritual, praktik tersebut mampu menumbuhkan 

rasa damai, keikhlasan, dan keterhubungan batin dengan Allah. Dalam konteks sosial, aktivitas zikir 

bersama juga memperkuat empati dan rasa kebersamaan, sehingga berdampak positif terhadap 

stabilitas sosial masyarakat (Kurnia,2024). 

Secara konseptual, Batu Qulhu sebagai tradisi zikir berbasis Surah Al-Ikhlas merepresentasikan 

hubungan sinergis antara teks suci, konteks budaya, dan kesadaran spiritual. Tradisi ini dapat dibaca 

sebagai bentuk praksis keagamaan yang menghidupkan Al-Qur’an dalam realitas sosial masyarakat. 

Melalui praktik tersebut, nilai-nilai tauhid tidak hanya dipahami secara konseptual, tetapi juga dihayati 

dan diaktualisasikan dalam tindakan kolektif yang menumbuhkan solidaritas dan moralitas. Dengan 

demikian, Batu Qulhu dapat diposisikan sebagai salah satu bentuk aktualisasi Living Qur’an yang 

mendukung pendidikan tauhid berbasis budaya, sekaligus meneguhkan pentingnya moderasi dalam 

praktik keagamaan di tengah masyarakat plural (Anindhita, 2021). 

3.1. Deskripsi Tradisi Batu Qulhu di Desa Bandar Setia 

Tradisi Batu Qulhu di Desa Bandar Setia merepresentasikan adaptasi lokal dari praktik zikir etnis 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 313 of 319 

 

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-Azhar 

 

Mandailing yang berakar pada transmisi keagamaan dan kebudayaan lintas-wilayah di Sumatera 

bagian utara. Secara historis, praktik ini dipandang sebagai “syariat yang ditradisikan” yakni 

penguatan nilai tauhid dan dzikrullah melalui bentuk-bentuk budaya yang dapat diterima oleh 

masyarakat setempat (Sahrul & Daulai, 2023).  Penamaan “Batu Qulhu” merujuk pada penggunaan 

batu putih sebagai media hitung dan pemfokusan niat selama pembacaan Surah Al-Ikhlas; di wilayah 

Mandailing bahkan dikenal varian sebutan “zikir batu balancing putih” dan memiliki kemiripan spirit 

dengan tradisi tahlilan Jawa yang dinilai akomodatif dalam sejarah dakwah Walisongo (Sahrul & 

Daulai, 2023).  Di Bandar Setia, legitimasi kultural tradisi ini semakin kuat karena diwariskan oleh 

ulama, tokoh adat dan orang terdahulu, sekaligus dipelihara melalui mekanisme sosial seperti takziah 

dan tahlilan. Sumber wawancara lokal menunjukkan bahwa batu putih juga menghadirkan penanda 

status biaya pengadaannya relatif “mahal” bagi sebagian keluarga sehingga variasi pelaksanaan bisa 

terjadi menurut kemampuan ekonomi, tanpa mengurangi nilai kebersamaan yang menjadi ruh tradisi 

(Baharuddin, 2025). 

Tahapan pelaksanaan sangat terstruktur dan terkoneksi dengan rangkaian upacara kematian, 

umumnya tiga malam berturut-turut saat takziah/tahlilan. Persiapan dimulai dengan pengumpulan 

batu lazimnya batu kali berwarna putih, seukuran jempol kaki orang dewasa yang dibeli pada penyedia 

perlengkapan fardu kifayah atau dikumpulkan dari sungai; batu-batu tersebut ditumpuk di hadapan 

jamaah sesuai jumlah yang diamanahkan keluarga ahli musibah (Sahrul & Daulai, 2023).  Zikir 

dipimpin oleh lima imam yang berkompeten (alim, fasih, tawadhu, dan berakhlak), sementara jamaah 

mengenakan busana rapi seperti sarung, peci, lobe, dan serban sebagai simbol adab.  Prosedur zikir 

mengikuti pola hitung: setiap pembacaan Surah Al-Ikhlas ayat 1–3, jamaah mengambil batu sesuai 

frekuensi bacaan satu kali baca mengambil satu batu, dua kali baca dua batu, dan seterusnya hingga 

seluruh batu “habis” di hadapan masing-masing peserta, lalu dikumpulkan kembali dalam goni/ember 

(Sahrul & Daulai, 2023).  Di tingkat praktik, imam akan membuka dengan kayfiyat, Al-Fatihah, lalu 

mengatur giliran atau memberi kebebasan jamaah membaca secara mandiri apabila peserta sangat 

ramai; usai sesi, kegiatan disambung dengan tahtim, tahlil, dan doa penutup.  Pada hari keempat, batu-

batu yang telah “dizikirkan” diserakkan di atas pusara dengan penuh kekhidmatan sebagai penutup 

simbolik yang menandai doa dan pahala yang dihadiahkan bagi almarhum (Faisal, 2025). 

Simbol-simbol yang digunakan mempertegas horizon religius dan sosial tradisi ini. Batu putih 

dipersepsi sebagai tanda kesucian (thaharah maknawi) dan keteguhan hati (istiqamah) dalam bertauhid, 

sekaligus berfungsi sebagai alat bantu fokus (tarkiz an-niyyah) agar bacaan tidak sekadar repetisi verbal 

(Sahrul & Daulai, 2023).  Bagi komunitas, batu adalah “tasbih yang dibisukan” ia tidak bersuara, tetapi 

setiap perpindahan batu mematri jejak dzikir yang konkret dan terhitung. Beberapa informan 

mengaitkan praktik peletakan batu di pusara dengan penalaran keagamaan lokal atas riwayat Nabi 

yang menancapkan pelepah basah di kubur yang diinterpretasi sebagai simbol zikir makhluk hidup 

dan permohonan keringanan bagi ruh meski informan juga menegaskan belum menemukan dalil 

khusus tentang batu memberi syafaat; karenanya, batu difungsikan “sekadar alat hitung” dan medium 

niat menghadiahkan pahala bacaan (Baharuddin, 2025).  Di sisi lain, batu di pusara turut memiliki 

fungsi praktis mencegah tumbuhnya rumput liar sekaligus menjadi penanda kebersihan dan 

penghormatan keluarga, sehingga nilai simbolik berpadu dengan nilai utilitarian (Nasution, 2025). 

Peran tokoh adat dan masyarakat menjadi kunci keberlanjutan tradisi. Tokoh adat misalnya bilal 

mayit bersama imam-imam zikir memelihara pakem pelaksanaan, mengarahkan tertib acara, dan 

menegur kebiasaan yang dinilai melampaui batas seperti membangun/mengekeramik kuburan yang 

berpotensi menimbulkan masalah sosial di lahan pemakaman (Faisal, 2025).  Tokoh masyarakat dan 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 314 of 319 

 

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-Azhar 

 

pengurus masjid memperkuat jejaring kelembagaan dari koordinasi tahlilan, pengadaan batu, hingga 

penggalangan partisipasi warga yang menumbuhkan solidaritas, belasungkawa, dan distribusi peran 

antar-keluarga (Baharuddin, 2025).  Norma pelaksanaan turut ditekankan: peserta harus suci dari 

hadas, menjaga adab (tidak berbicara saat zikir), serta menghormati keputusan imam mengenai durasi 

dan tata alur.  Pada level rumah tangga, praktik wirid menggunakan batu yang dicuci dan disiapkan 

sendiri mendorong internalisasi nilai-nilai keikhlasan, kesabaran, dan doa bagi almarhum di luar forum 

formal, sehingga tradisi tidak berhenti sebagai “acara” melainkan menjadi “habitus” ibadah (Nasution, 

2025).  Dengan demikian, Batu Qulhu di Bandar Setia berfungsi ganda: sebagai wahana religius 

menghadiahkan pahala bacaan, dan sebagai instrumen sosial yang merawat jaringan kekerabatan, 

musyawarah, serta etos gotong-royong pasca-kematian. Keseluruhan praktik ini memperlihatkan 

bagaimana nilai-nilai dzikrullah diartikulasikan melalui bahasa budaya setempat tanpa kehilangan 

orientasi tauhidnya, sekaligus adaptif terhadap dinamika ekonomi-sosial masyarakat setempat (Sahrul 

& Daulai, 2023). 

3.2. Analisis Surah Al-Ikhlas Menurut Tafsir Al-Azhar 

Buya Hamka menempatkan Surah Al-Ikhlas sebagai inti sari akidah Islam yang menegaskan 

kemurnian tauhid (tawḥīd khalīṣ). Menurutnya, surat ini tidak hanya menjadi bacaan pendek yang akrab 

di bibir umat Islam, tetapi merupakan “manifesto” keimanan yang menyucikan konsep ketuhanan dari 

segala bentuk penyimpangan, baik berupa syirik (mempersekutukan Allah), tasybīh (penyerupaan 

Allah dengan makhluk), maupun pembagian kekuasaan ilahi. Tafsirnya menunjukkan bahwa setiap 

ayat dalam Surah Al-Ikhlas membentuk satu kesatuan logis dan teologis yang memurnikan pandangan 

manusia tentang Tuhan. 

Ayat pertama, "Qul Huwa Allahu Ahad" (Katakanlah: Dia-lah Allah, Yang Maha Esa), menjadi 

fondasi pengesaan Tuhan. Hamka menegaskan bahwa keesaan Allah bukan sekadar angka “satu” 

secara aritmetika, tetapi keesaan dalam zat, sifat, dan perbuatan tanpa sekutu, bandingan, atau 

tandingan. Keesaan ini, menurutnya, selaras dengan logika sehat: kekuasaan absolut tidak mungkin 

terbagi kepada lebih dari satu penguasa, sebab hal itu akan melemahkan otoritas mutlak. Pandangan 

ini memperlihatkan integrasi antara dalil naqli (wahyu) dan ‘aqli (akal sehat) yang menjadi ciri khas 

tafsir Hamka. 

Ayat kedua, "Allahuṣ-Ṣamad" (Allah adalah tempat bergantung), ditafsirkan Hamka melalui 

pandangan para ulama klasik seperti Abu Hurairah, Husain bin Fadhal, dan Muqatil. Makna ṣamad 

adalah bahwa Allah adalah sandaran seluruh makhluk, Zat Yang Maha Sempurna, tidak bergantung 

kepada siapa pun, dan segala sesuatu bergantung kepada-Nya. Ia bebas dari segala kekurangan dan 

keterbatasan. Penjelasan ini memperluas pengertian tauhid rububiyah bahwa seluruh keberlangsungan 

hidup dan wujud bergantung pada kehendak-Nya. 

Ayat ketiga, "Lam yalid wa lam yūlad" (Tidak beranak dan tidak diperanakkan), menolak secara 

mutlak segala atribusi keturunan kepada Allah, sebagaimana terdapat dalam sebagian keyakinan 

agama lain. Hamka menjelaskan bahwa kebutuhan akan keturunan adalah sifat makhluk fana, bukan 

sifat Tuhan yang kekal dan sempurna. Dengan demikian, konsep “anak Tuhan” bukan hanya keliru 

secara teologis, tetapi juga tidak logis secara rasional. Penolakan ini merupakan bentuk tanzīh 

(penyucian) Allah dari segala sifat makhluk. 

Ayat keempat, "Wa lam yakun lahu kufuwan aḥad" (Dan tidak ada sesuatu pun yang setara dengan-

Nya), adalah klimaks penyucian akidah. Hamka menekankan bahwa Tuhan yang sejati tidak memiliki 

tandingan dalam zat, sifat, dan perbuatan. Jika ada dua penguasa yang setara, maka kemutlakan akan 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 315 of 319 

 

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-Azhar 

 

hilang karena terbagi. Ayat ini sekaligus menutup semua kemungkinan antropomorfisme, politeisme, 

dan paham dualisme dalam teologi (Hamka, 2003). 

Dalam Tafsir Al-Azhar, Hamka menguatkan penafsirannya dengan pandangan ulama seperti Abu 

Su’ud, Imam al-Ghazali, dan Ibnul Qayyim. Ibnul Qayyim, misalnya, memandang Surah Al-Ikhlas 

sebagai pengandung tauhid i‘tiqadi (keyakinan) dan ma’rifatullah (pengenalan terhadap Allah) yang 

memurnikan iman. Penafian terhadap sifat beranak, diperanakkan, dan memiliki tandingan 

merupakan fondasi yang melindungi akidah dari penyimpangan. Hal ini menjelaskan mengapa 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم menyebut surat ini setara dengan sepertiga Al-Qur’an, sebab kandungannya merangkum 

prinsip terpenting dalam Islam (Rafli, 2020). 

Tabel 1. Analisis Surah Al-Ikhlas Perspektif Tafsir Al-Azhar 

Ayat 

 

Teks Ayat Analisis Menurut Buya Hamka Makna Tauhid dan Kesucian 

Akidah 

ُ أحََد   1  قلُْ هوَُ ٱللَّه

Qul Huwallāhu 

Aḥad 

(Katakanlah: Dia-

lah Allah, Yang 

Maha Esa). 

a. Menjadi inti dari akidah Islam 

dan puncak keyakinan. 

b. Keesaan Allah bukan sekadar 

angka satu, tetapi kemutlakan 

zat, sifat, dan perbuatan-Nya. 

c. Penolakan terhadap sekutu, 

bandingan, dan pembatasan 

kekuasaan Allah. 

d. Selaras dengan logika: 

kekuasaan mutlak mustahil 

dimiliki lebih dari satu entitas. 

a. Tauhid Ulūhiyyah: Allah 

satu-satunya yang berhak 

disembah. 

b. Menyucikan iman dari 

syirik. 

c. Mengokohkan konsep 

ketuhanan murni tanpa 

sekutu. 

مَدُ  2 ُ ٱلصه  ٱللَّه

Allāhuṣ-Ṣamad 

(Allah adalah 

tempat 

bergantung). 

a. Allah menjadi sandaran seluruh 

makhluk. 

b. Zat yang Maha Sempurna, 

tidak membutuhkan apa pun, 

bebas dari cacat. 

c. Segala sesuatu bergantung 

pada-Nya, sementara Dia tidak 

bergantung pada siapa pun. 

d. Mengacu pada tafsir ulama 

seperti Abu Hurairah, Husain 

bin Fadhal, dan Muqatil. 

a. Tauhid Rubūbiyyah: Allah 

adalah sumber kekuasaan 

dan pemeliharaan alam. 

b. Menyucikan Allah dari 

sifat kekurangan dan 

ketergantungan. 

c. Menegaskan sifat 

kesempurnaan dan 

kemandirian mutlak 

Allah. 

 لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يوُلَدْ  3

Lam yalid wa lam 

yūlad 

(Tidak beranak dan 

tidak 

diperanakkan). 

a. Menolak anggapan adanya 

keturunan Tuhan, seperti 

keyakinan yang menisbatkan 

Isa atau malaikat sebagai anak 

Tuhan. 

b. Keturunan adalah sifat 

makhluk fana, bukan sifat 

Tuhan yang kekal. 

c. Allah tidak memerlukan 

a. Tauhid Asmā’ wa Ṣifāt: 

Penyucian Allah dari sifat 

makhluk. 

b. Menolak antropomorfisme 

dan konsep “anak 

Tuhan”. 

c. Memurnikan pemahaman 

bahwa Allah tidak 

bergantung pada 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 316 of 319 

 

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-Azhar 

 

pewaris atau penerus 

kekuasaan. 

reproduksi biologis atau 

pewarisan. 

 وَلَمْ يكَُن لههُۥ كُفوًُا أحََد   4

Wa lam yakun lahu 

kufuwan aḥad 

(Dan tidak ada 

sesuatu pun yang 

setara dengan-

Nya). 

a. Menegaskan 

ketidakterbandingan Allah. 

b. Tidak ada makhluk atau 

kekuatan yang sebanding 

dengan Allah. 

c. Menolak adanya dua penguasa 

setara yang akan melemahkan 

kekuasaan mutlak. 

d. Menghapus segala bentuk 

tandingan dalam zat, sifat, dan 

perbuatan-Nya. 

a. Tauhid Mutlak: Allah 

tidak ada bandingan, 

setara, atau tandingan. 

b. Menyucikan akidah dari 

politeisme, dualisme, dan 

konsep kesetaraan dengan 

Tuhan. 

c. Menutup segala pintu 

kemusyrikan. 

 

Analisis Surah Al-Ikhlas menurut Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar menegaskan bahwa tauhid 

adalah inti dari seluruh ajaran Islam, yang harus dipahami secara murni, bebas dari segala bentuk 

penyimpangan teologis maupun logis. Setiap ayat dalam surat ini menjadi pilar yang menyucikan 

akidah: keesaan mutlak Allah, kemandirian-Nya sebagai tempat bergantung, penafian terhadap konsep 

keturunan Tuhan, dan penolakan terhadap segala kesetaraan dengan makhluk. 

3.3. Relevansi Tradisi Batu Qulhu dengan Prinsip Tauhid Surah Al-Ikhlas Perspektif Tafsir Al-

Azhar 

Relevansi tradisi batu qulhu dengan prinsip tauhid Surah Al-Ikhlas sebagaimana dipahami 

melalui Tafsir Al-Azhar dapat ditelaah dari dua poros: kesesuaian unsur-unsur ritus dengan pilar 

tauhid (ulūhiyyah, rubūbiyyah, dan tanzīh asmā’ wa ṣifāt) serta batas-batas akidah yang berpotensi 

dilanggar jika terjadi ekses pemaknaan simbolik. Dalam kerangka Hamka, setiap ayat Al-Ikhlas 

memurnikan konsep ketuhanan: Allah Esa tanpa sekutu (Ahad), menjadi sandaran mutlak (ash-Ṣamad), 

tersucikan dari sifat makhluk tidak beranak dan tidak diperanakkan (lam yalid wa lam yūlad), dan tak 

ada sesuatu pun yang setara dengan-Nya (wa lam yakun lahu kufuwan aḥad) (Hamka, 2003).  Di titik ini, 

pemilihan Surah Al-Ikhlas sebagai jantung ritual batu qulhu selaras dengan tujuan memurnikan ibadah 

kepada Allah semata; pengulangan bacaan (dzikir berjamaah) mengekspresikan pengokohan 

ulūhiyyah menghadirkan Allah sebagai satu-satunya yang berhak disembah sekaligus memperkuat 

internalisasi rubūbiyyah kesadaran bahwa seluruh hajat dan doa ditujukan kepada Yang Maha Sandar 

(Dewi & Lestari, 2020). 

Data etnografis tentang praktik di beberapa komunitas menunjukkan bahwa tradisi ini 

dilaksanakan dengan membaca Surah Al-Ikhlas sebanyak 3.333 kali pada 1.111 batu, setiap batu 

dibacakan tiga kali, kemudian diletakkan di atas makam sebagai hadiah pahala bagi almarhum dan 

sebagai media pengikat solidaritas social (Jufri et al, 2025).  Dari sudut pandang pendidikan tauhid, 

repetisi bacaan berfungsi pedagogis menguatkan hafalan, membangun kesadaran keesaan Allah (Allah 

Ahad) dan ketergantungan total makhluk (Allah ash-Ṣamad) yang sejalan dengan temuan Lestari 

bahwa Al-Ikhlas mendidik iman, Islam, dan ihsan secara integrative (Dewi & Lestari, 2020).  Di saat 

yang sama, dimensi sosial-ritual (kebersamaan, penghiburan keluarga duka) tidak otomatis 

bertentangan dengan tauhid; ia dapat menjadi “wadah nilai” selama orientasi ibadah, niat, dan 

pengagungan tetap tertuju kepada Allah, bukan kepada medium atau angka-angka sebagai entitas yang 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 317 of 319 

 

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-Azhar 

 

memiliki daya intrinsic (Hamka, 2003). 

Penggunaan batu sebagai media dzikir mengandung simbolik yang, bila ditafsirkan secara hati-

hati, masih berada dalam pagar tanzīh. Batu dipilih karena sifatnya yang tahan lama, mudah 

ditemukan, dan dalam imajinasi religius local menjadi saksi tasbih makhluk (Jufri et al, 2025).  Secara 

normatif, simbol boleh menjadi wasīlah penghadiran kesungguhan batin selama tidak diberi otonomi 

kekuatan gaib. Tafsir Hamka tentang “tidak ada sesuatu pun yang setara dengan-Nya (kufuwan aḥad) 

menuntut agar semua unsur ritus termasuk batu tetap ditempatkan sebagai benda mati yang tidak 

menyamai, menandingi, atau “menggandakan” perbuatan Allah (Hamka, 2003).  Dengan kata lain, 

kesesuaian tradisi dengan tauhid terjaga jika batu hanyalah marker disiplin dzikir (menghitung, 

menandai putaran bacaan), bukan talisman yang diyakini memiliki daya memberi manfaat atau 

menolak mudarat secara independen dari izin Allah. 

Di lapangan, pemuka agama setempat mengemukakan catatan kritis yang patut diperhatikan 

sebagai “pagar akidah”. Pertama, ada kebutuhan menelusuri asal-usul penggunaan batu agar tidak 

berpijak pada tradisi yang menyusupkan pembacaan simbolik berlebihan atau pengaruh ajaran luar 

yang memberi kedudukan khusus kepada benda (Ishak, 2025).  Kedua, keyakinan sebagian pelaku 

tentang “transfer zikir” ke batu yang kemudian “meneruskan” dzikir di makam berisiko bergeser ke 

atribusi agensi metafisik pada objek. Dari sudut tanzīh yang ditekankan Al-Ikhlas Allah Mahasuci dari 

segala serupa-makhluk dan tak ada tandingan pada zat, sifat, dan perbuatan-Nya penalaran seperti ini 

rentan menjadi syirik khafī (kemusyrikan samar) jika tidak ditashhīh: dzikir adalah amal hamba, pahala 

murni anugerah Allah, dan hanya Allah yang memberi manfaat (Hamka, 2003).  Ketiga, penetapan 

angka-angka (3.333bacaan; 1.111 batu) sebagai “jaminan” keluasan kubur juga dikritisi; tanpa dasar 

nash yang tegas, angka-angka mesti dipahami sebagai disiplin ritmis, bukan syarat sakral yang 

memiliki efektivitas ghaib tersendiri. Keempat, klaim keutamaan Al-Ikhlas setara sepertiga Al-Qur’an 

benar adanya dalam khazanah keutamaan, namun penerapannya harus tetap mengacu pada tujuan 

penyucian akidah, bukan sebagai formula numerik yang menggantikan kewajiban lain (Jufri et al, 2025). 

Dengan menggabungkan kedua sisi ini, dapat ditegaskan bahwa tradisi batu qulhu kompatibel 

dengan prinsip tauhid Al-Ikhlas apabila: (1) niat dan penghormatan ibadah diarahkan semata kepada 

Allah (Ahad); (2) seluruh harap dan doa disandarkan kepada-Nya, bukan kepada medium (ash-Ṣamad); 

(3) simbol dan angka tidak diberi daya metafisis (tanzīh asmā’ wa ṣifāt); dan (4) pelaksanaannya 

diposisikan sebagai wasīlah edukatif-sosial untuk memperkuat iman dan kebersamaan, bukan sebagai 

ajaran baru yang menyaingi nash (Dewi & Lestari, 2020).  Di sisi lain, potensi penyimpangan muncul 

ketika simbol menelan substansi: batu dipersonifikasi, hitungan difetishkan, atau klaim-klaim ghaib 

disandarkan pada benda, bukan pada irādah Allah sebuah deviasi halus yang ditandai para pemuka 

agama dan karenanya perlu diluruskan melalui edukasi tauhid berbasis Al-Ikhlas (Ishak, 2025).  

Dengan pengawalan makna seperti ini, tradisi batu qulhu dapat tetap menjadi ekspresi “Living Qur’an” 

yang bernapas dalam budaya lokal sekaligus konsisten dengan manifesto tauhid yang dimaktubkan 

Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-Azhar (Hamka, 2025). 

4. KESIMPULAN 

Tradisi Batu Qulhu di Desa Bandar Setia merupakan bentuk adaptasi lokal dari zikir Mandailing 

yang berfungsi memperkuat tauhid melalui simbol budaya. Praktik ini menggunakan batu putih 

sebagai alat bantu hitung dan sarana fokus spiritual tanpa melekatkan makna metafisis, serta menjadi 

media penguatan solidaritas sosial masyarakat. Nilai-nilai yang dihayati dalam praktik ini selaras 

dengan ajaran Surah Al-Ikhlas dalam Tafsir Al-Azhar, terutama tentang keesaan Allah, ketergantungan 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 318 of 319 

 

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-Azhar 

 

makhluk kepada-Nya, dan penolakan terhadap segala bentuk penyekutuan. Dengan demikian, Batu 

Qulhu dapat dipahami sebagai bentuk Living Qur’an yang tetap berada dalam koridor tauhid dan 

syariat Islam. 

Penelitian ini memiliki keterbatasan pada jumlah informan yang terbatas dan lingkup lokasi yang 

sempit, sehingga hasilnya belum merepresentasikan variasi praktik Batu Qulhu di wilayah Mandailing 

secara menyeluruh. Penelitian berikutnya akan memperluas wilayah kajian, melibatkan lebih banyak 

partisipan lintas generasi, serta mengkaji dimensi pendidikan, psikospiritual, dan transformasi budaya 

agar diperoleh pemahaman yang lebih komprehensif tentang peran Batu Qulhu dalam pembinaan 

akidah dan kehidupan sosial keagamaan masyarakat. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abubakar, Rifa’i. Pengantar Metodologi Penelitian. SUKA-Press UIN Sunan Kalijaga, 2021. 

Aliyah, H., Fudola, I., Abyad, H., & Ibrahim, F. (2025). The Tauhid Interpretation in Surah Al-Ikhlas and 

Its Role as a Hierarchical Framework in Gender Equality. SUHUF, 18(1), 107-125. 

Auladi, J. A., Tihami, H. M. A., Patimah, S., & Wasehudin, W. (2025). Fondasi Pendidikan dalam Al-

Qur’an: Analisis Kritis Surat Al-Ikhlas Ayat 1-4 dan Relevansinya. Journal of Education Research, 

6(4), 777-783. 

Auladi, Jihaduddin Akbar, H M A Tihami, and Siti Patimah. “Fondasi Pendidikan dalam Al-Qur’an: 

Analisis Kritis Surat Al-Ikhlas Ayat 1-4 dan Relevansinya.” Journal of Education Research 6, no. 

4 (2025): 777–83. 

Baharuddin. (2025, Agustus). Wawancara dengan tokok masyarakat [Personal communication]. 

Citriadin, Yudin. Metode Penelitian Kualitatif (Suatu Pendekatan Dasar). Sanabil, 2020. 

Faisal. (2025, Agustus). Wawancara dengan tokok adat [Personal communication]. 

Hambal Shafwan, M., & Zakariya, D. M. (2024). Analisis Model Pendidikan Tauhid di Pesantren Al-

Ikhlash Lamongan. TSAQAFAH: Jurnal Peradaban Islam, 20(2), 213-227. 

Hamka. Tafsir Al-Azhar. Tafsir Al-Qur’an. Vol. 10. Pustaka Nasional PTE LTD, 2003. 

Irhas, M., Nurdin, R., & Fauzi, A. (2023). The Power of Dhikr: Elevating Intellectual, Emotional, and 

Spiritual Consciousness through Collective Remembrance. Asian Journal of Islamic Education, 

5(2), 89-104. 

Ishak, H. (2025, Agustus). Wawancara dengan tokok agama [Personal communication]. 

Jufri, Ali al, Wardi Lute, Muhammad Rafiiy, and Syamsuri. “Stone-Throwing Tradition and the Living 

Qur’an  (Analysis of Q.S Al-Ikhlas).” Jurnal Adabiyah 25, no. 2 (2025): 211–28. 

Lestari, Dewi. “Pendidikan Keimanan dalam Al-Qur’an Surah Al-Ikhlas.” Skripsi, Universitas Islam 

Negeri  Raden Intan, 2020. 

Nasution, A. (2025, Agustus). Wawancara dengan tokoh masyarakat [Personal communication]. 

Nirwansyah, A. W. (2024). Batu Qulhu—The Stone of Death: Harmonizing Traditional Funerals in the 

Mandailing Community of North Sumatra. Heliyon, 10(5), e25561. 

Nuril Tania, R., Lina, R., & Wiresti, R. D. (2024). Nilai-Nilai Pendidikan Tauhid dalam Surah Al-Ikhlas 

Menurut Tafsir Ibnu Katsir dan Relevansinya dengan Kurikulum Pendidikan Tauhid di 

Salafiyah Wustho Ihya’ As-Sunnah Singkut. Indonesian Journal of Educational Research (IJER), 

6(2), 45-58. 

Nurul Islamiyah, N., Abu Bakar, A., Irham, M., Haq, S., & Julita, S. (2025). The Secret of Tawhid in Surah 

Al-Ikhlas: A Sufistic Approach by Sheikh Abdul Qadir Al-Jailani in Tafsir Al-Jailani. Sosiologia: 

Jurnal Agama dan Masyarakat, 7(2), 101-115. 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 319 of 319 

 

Walid Huda Syawaluddin/Tradisi Batu Qulhu dalam Masyarakat: Studi Terhadap Surah Al-Ikhlas menurut Tafsir Al-Azhar 

 

Pohan, R. A. (2025). Unveiling Gratitude in Javanese Muslim Hajatan Traditions: Between Ritual and 

Religious Expression. Journal of Islamic Civilization Studies, 9(1), 120-135. 

Qomaria, E. N. (2024). Urgensi Pendidikan Tauhid pada Anak Usia Dini di Era Generasi Z. Islamic 

Learning Journal (ILJ), 2(2), 134-146. 

Rafiq, A. (2023). Living Qur’an: Its Texts and Practices in the Functions of the Qur’an in Muslim 

Societies. Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an dan Hadis, 24(3), 145-160. 

Rafli. “Konsep Akidah Menurut Buya Hamka.” Skripsi, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim, 

2020. 

Rambe, Devi Yanti, and Hafizzullah Hafizzullah. “Tradisi Pembacaan Qulhu Tiga Malam Selepas 

Kepergian Mayit Tinjauan Studi Living Qur’an.” Lathaif: Literasi Tafsir, Hadis Dan Filologi 1, 

no. 2 (December 31, 2022): 135–46. https://doi.org/10.31958/lathaif.v1i2.6919. 

Sahrul, Anang Widhi Nirwansyah, Seyithan Demirdag, and Afrahul Fadhila Daulai. “Batu Qulhu: The 

Stone of Death: Harmonizing Traditional Funerals in the Mandailing Community of North 

Sumatra.” Heliyon 10, no. 13 (2024): e33363. https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e33363. 

Sahrul, and Afrahul Fadhila Daulai. Kearifan Lokal Zikir Batu Qulhu Etnis Mandailing  (Perspektif 

Sosiologi Agama). Perdana Publishing, 2023. 

Saramifar, Y. (2022). Carving Prayer Beads and Exploring Their Materiality in Contemporary Islam. 

Material Religion: The Journal of Objects, Art and Belief, 18(1), 32-48. 

Supendi, S. S., Hidayatullah, W., Qurtubi, A., & Fathurochman, N. (2025). Aktualisasi Nilai-Nilai 

Pendidikan Tauhid Bagi Peserta Didik Perspektif Al-Qur’an dalam Surat Al-Ikhlas dan Surat 

Luqman Ayat 13. Jurnal PAI Raden Fatah. 

Suryana, E., Alimron, & Sofyan. (2023). Nilai-Nilai Pendidikan Tauhid dalam Al-Qur’an Surat Al-Ikhlas 

Ayat 1-4 Menurut Tafsir Ibnu Katsir. Al-Idaroh: Media Pemikiran Manajemen Dakwah, 7(1), 56-68. 

Wahidah, F. K., Rosyada, M., & Lestari, I. (2023). Implementasi Nilai-Nilai Tauhid dalam Surat Al-Ikhlas 

sebagai Landasan Pembentukan Akhlak yang Berkarakter pada Santri di Pondok Pesantren 

Salafiyah Syafi’iyah Proto Kedungwuni. Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(3), 215-230. 

Yusuf, M. (2025). The Existence of the Living Qur’an and Its Contribution to the Development of 

Religious Moderation in Indonesia. Wahana Akademika: Jurnal Studi Islam dan Sosial, 12(1), 55-70. 

 

 


