
Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains 

Vol. 14, 2 (Desember, 2025) 

ISSN: 2303-2952, EISSN: 2622-8491, DOI: 10.19109/intelektualita.v14i2.31189 

Copyright © 2025 Sri Dwi Khoironi 

  http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/intelektualita 

Isbat Nikah atas Perkawinan dengan Wali Muhakkam: Analisis Yuridis Normatif–

Empiris 

Sri Dwi Khoironi1*, Nurul Huda Prasetiya2  

1 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Medan, Indonesia; khoironi201212075@uinsu.ac.id  
2 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Medan, Indonesia; nurulhudaprasetiya@uinsu.ac.id  

* Korespondensi 

 

1. PENDAHULUAN 

Manusia sebagai makhluk sosial membangun relasi, interaksi, dan komunikasi yang pada tahap 

tertentu berkembang menjadi ikatan afektif dan komitmen jangka panjang. Dalam tradisi Islam, 

komitmen tersebut diwujudkan dalam perkawinan, sebuah mītsāqan ghalīẓan yang dimaksudkan untuk 

menghadirkan keluarga sakinah, mawaddah, wa raḥmah. Berpijak pada kandungan ayat, Al-Qur’an 

menegaskan bahwa manusia diciptakan berpasang-pasangan agar mengambil pelajaran dan 

mengingat kebesaran-Nya (Q.S. Az-Zāriyāt 51:49), serta bahwa pasangan dijadikan sebagai sumber 

Kata Kunci Abstrak 

Isbat nikah; 

Wali muhakkam; 

Wali hakim; 

KHI; 

Kepastian hukum. 

 

Penelitian ini bertujuan menjelaskan posisi, batas penggunaan, dan implikasi hukum wali 

muhakkam dalam perkara isbat nikah melalui studi kasus Putusan Pengadilan Agama Kabanjahe 

No. 20/Pdt.P/2023/PA.Kbj, sekaligus menilai konsistensinya dengan hukum positif Indonesia. 

Metode yang diterapkan adalah yuridis normatif–empiris dengan menelaah Undang-Undang 

Perkawinan, Kompilasi Hukum Islam (KHI), literatur fiqh klasik, salinan putusan, serta 

wawancara semi-terstruktur dengan hakim terkait; analisis dilakukan secara gramatikal, 

sistematis, dan teleologis yang dipadukan dengan verifikasi empiris. Hasil menunjukkan bahwa 

dalam hukum positif, KHI hanya mengenal wali nasab dan wali hakim, sementara wali muhakkam 

berakar pada fiqh dan secara doktrinal dibenarkan secara kasuistis pada kondisi darurat ketika 

wali nasab tidak memenuhi syarat dan akses pada wali hakim tidak tersedia; dalam perkara a quo, 

majelis mengabulkan isbat untuk menjamin kepastian hukum dan perlindungan bagi istri dan anak 

setelah memastikan pemenuhan rukun serta syarat perkawinan. Kesimpulannya, penggunaan wali 

muhakkam dapat dipahami sebagai kompromi berbasis kemaslahatan dalam koridor isbat, tetapi 

secara kebijakan perlu ditegaskan SOP KUA yang memposisikan wali hakim sebagai jalur baku 

sehingga wali muhakkam tetap bersifat ultra-eksepsional dan tidak menormalisasi praktik nikah 

tidak tercatat. 

 

Keywords Abstract 

Marriage isbat;  

Muhakkam guardian;  

State guardian;  

KHI; 

Legal certainty; 

 

This article aims to clarify the status, boundary conditions, and legal implications of the muhakkam 

(appointed) guardian in isbat nikah (marriage ratification) through a case study of the Kabanjahe 

Religious Court Decision No. 20/Pdt.P/2023/PA.Kbj, and to assess its consistency with Indonesia’s 

positive law. The study employs a normative–empirical approach by reviewing the Marriage Law, 

the Compilation of Islamic Law (KHI), classical fiqh, the judgment text, and semi-structured 

interviews with the presiding judge; analysis combines grammatical, systematic, and teleological 

interpretation with empirical verification. The findings indicate that under positive law the KHI 

recognizes only agnatic (nasab) guardians and state (hakim) guardians, whereas muhakkam 

guardianship derives from fiqh and is doctrinally justified only in narrowly defined emergencies 

when the agnatic guardian is unqualified and access to the state guardian is unavailable; in the case 

at hand, the court granted isbat to ensure legal certainty and protection for the wife and child after 

confirming the fulfillment of the pillars and requirements of marriage. The study concludes that 

muhakkam can operate as a welfare-oriented compromise within isbat, yet policy should 

strengthen KUA SOPs that make the state guardian the default route so that muhakkam remains 

strictly exceptional and does not normalize unregistered marriages 

This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 
Sitasi: 

Khoironi, S. D. & Prasetiya, N. H. (2025). Isbat Nikah atas Perkawinan dengan Wali Muhakkam: Analisis Yuridis Normatif–

Empiris.  Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial Dan Sains, 14(2). 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 403 of 414 

 

Sri Dwi Khoironi/Isbat Nikah atas Perkawinan dengan Wali Muhakkam: Analisis Yuridis Normatif–Empiris 

 

ketenteraman, kasih, dan rahmat (Q.S. Ar-Rūm 30:21). Substansi ini memosisikan perkawinan bukan 

semata institusi sosial, melainkan amanah keagamaan yang menuntut tata kelola yang tertib dan 

bertanggung jawab—hingga pada tingkat administrasi dan pencatatan—sebagaimana praktik 

keagamaan yang teratur dalam masyarakat (Kementerian Agama RI, 2019). 

Dalam kerangka hukum Islam di Indonesia, Kompilasi Hukum Islam (KHI) menetapkan rukun 

dan syarat sahnya akad, yakni adanya calon suami, calon istri, wali nikah, dua orang saksi, serta ijab 

kabul; terpenuhinya unsur-unsur tersebut menjadi penentu keabsahan akad (Firmansyah, 2023). Di 

antara rukun itu, wali nikah menempati posisi strategis bagi mempelai perempuan. Selaras dengan itu, 

kerangka positif di Indonesia melalui KHI menurunkan prinsip-prinsip Qur’ani tersebut ke dalam 

rukun dan syarat sah akad—hadirnya calon suami–istri, wali, dua saksi, serta ijab kabul—sebagai 

penentu keabsahan. Dalam horizon nilai Al-Qur’an tentang saling menolong dalam kebaikan dan 

menegakkan kemakrufan (Q.S. At-Taubah 9:71), peran otoritas yang sah—termasuk penguatan 

kewalian melalui wali hakim ketika wali nasab berhalangan—dipahami sebagai ikhtiar menjaga 

keteraturan dan perlindungan hak keluarga; hadis yang menegaskan perlunya wali sering dibaca 

dalam kerangka implementatif ini di tingkat kelembagaan (Fauzi & Arfa, 2023; Rahmawati, 2021). 

KHI hanya mengenal dua kategori wali, yakni wali nasab dan wali hakim. Kewenangan wali 

hakim—sebagai representasi otoritas negara—ditata untuk kondisi ketika wali nasab tidak ada, gaib, 

enggan (‘aḍhal), atau tidak memenuhi syarat, sehingga alur baku yang diperintahkan regulasi ialah 

peralihan ke wali hakim melalui prosedur yang ditetapkan (Islamiati, 2019). Di sisi lain, fikih klasik juga 

mengenal wali muhakkam (wali tahkīm), yaitu orang yang ditunjuk para pihak—lazimnya tokoh 

agama—untuk bertindak sebagai wali pada keadaan darurat tertentu, dengan syarat-syarat seperti 

Islam, baligh, berakal, laki-laki, dan adil (Zahid, 2012). Perbedaan horizon antara norma positif 

Indonesia (yang tidak menormakan “wali muhakkam”) dan diskursus fikih (yang mengenalnya dalam 

kerangka kasuistis) menimbulkan titik friksi pada praktik di tingkat akar rumput, khususnya ketika 

masyarakat menempuh jalan pintas atau mengalami kendala akses terhadap wali hakim. 

Dalam praktik sosial-keagamaan, sejumlah pasangan tetap melaksanakan akad dengan wali 

muhakkam karena berbagai sebab: wali nasab berbeda agama, tidak diketahui keberadaannya, ‘aḍhal, 

atau karena keterbatasan literasi administrasi nikah; figur yang diangkat sering kali adalah kiyai atau 

ustaz setempat yang dianggap memahami munakahat (Hanafiah, 2020). Pada fase berikutnya, 

kebutuhan atas pengakuan administratif—pembuatan akta nikah atau akta kelahiran anak—

mendorong pengajuan permohonan isbat nikah ke pengadilan agama. Di sini tampak ketegangan 

antara keabsahan fikih (terpenuhinya rukun dan syarat) dan legalitas administratif (kewenangan wali 

menurut KHI dan peraturan perundang-undangan): pengadilan harus memeriksa terpenuhi tidaknya 

rukun-syarat, menilai ada tidaknya alasan yang sah, serta mempertimbangkan kepastian hukum dan 

kemaslahatan (Liberny dkk., 2023). 

Secara empirik-yuridis, tipologi putusan dalam perkara isbat dengan wali muhakkam 

menunjukkan variasi. Sebagian putusan menolak pengesahan atas dasar tidak dikenalnya wali 

muhakkam dalam UU/KHI dan untuk mencegah normalisasi nikah tidak tercatat; dalam pola ini, solusi 

yang sering diarahkan ialah nikah ulang sesuai prosedur (Pratiwi, 2018). Sebaliknya, terdapat putusan 

yang mengabulkan isbat karena dipandang terdapat keadaan khusus dan terbukti terpenuhi rukun-

syarat, misalnya ketika perempuan menyerahkan urusan kewaliannya kepada laki-laki yang 

memahami ajaran Islam sehingga akad dinilai sah secara agama; pengesahan yudisial kemudian 

dimanfaatkan untuk menjamin kepastian hukum para pihak (Liberny dkk., 2023). Di sisi lain, pedoman 

teknis dan naskah kebijakan menegaskan bahwa penggunaan wali muhakkam pada dasarnya tidak 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 404 of 414 

 

Sri Dwi Khoironi/Isbat Nikah atas Perkawinan dengan Wali Muhakkam: Analisis Yuridis Normatif–Empiris 

 

dibenarkan dalam sistem Indonesia, dan bila pun dipertimbangkan, sifatnya ultra-eksepsional dengan 

pembuktian ketat (Dirjend Bimas Islam dan Urusan Haji, 1991; Musthofa & Farhan, 2022). 

Kebutuhan koreksi melalui isbat nikah tercermin dari beban perkara yang tinggi di lingkungan 

peradilan agama. Laporan dan kompilasi perkara memperlihatkan bahwa permohonan isbat termasuk 

jenis perkara yang menonjol dalam statistik tahunan, menandakan persistennya persoalan keabsahan 

dan pembuktian perkawinan yang tidak tercatat (kompilasi laporan peradilan; lihat pula ulasan ringkas 

dalam pedoman isbat). Kondisi ini memperlihatkan bahwa problem bukan hanya pada level 

pemahaman rukun-syarat, tetapi juga pada implementasi kebijakan pencatatan, alur referral ke wali 

hakim, serta peran edukasi publik oleh aparatur pencatat nikah. 

Konteks Kabupaten Karo memberikan lanskap kasus yang relevan untuk analisis. Dalam perkara 

yang menjadi fokus, pihak perempuan memiliki ayah non-Muslim sehingga jalur wali nasab tidak 

dapat digunakan; pasangan kemudian menunjuk wali muhakkam (tokoh agama setempat) untuk 

melangsungkan akad. Ketika kebutuhan administratif muncul, permohonan isbat diajukan ke 

Pengadilan Agama Kabanjahe, dan pengadilan mengabulkan permohonan tersebut dengan 

pertimbangan perlindungan hak istri dan anak, sekaligus memastikan terpenuhinya rukun dan syarat 

perkawinan (Putri & Muslih, 2023). Pola ini memperjelas titik krusial: di satu sisi terdapat akses terbatas 

ke jalur wali hakim; di sisi lain tersedia mekanisme yudisial untuk memulihkan status hukum. 

Persoalan ilmiahnya bukan sekadar sah atau tidaknya akad secara agama, melainkan batas penggunaan 

wali muhakkam dalam bingkai hukum Indonesia serta parameter pembuktian yang layak di forum 

peradilan. 

Kajian-kajian terdahulu menunjukkan dua arus besar dalam cara pandang hakim ketika 

menghadapi perkara ini. Arus pertama menekankan maṣlaḥah—perlindungan terhadap perempuan 

dan anak, serta kemanfaatan sosial—sehingga memberi ruang pengesahan ketika pembuktian rukun-

syarat dan keadaan khusus terpenuhi (Liberny dkk., 2023). Arus kedua menekankan kepatuhan ketat 

kepada norma positif, sehingga mengutamakan jalur wali hakim dan mendorong penertiban 

pencatatan, sekalipun secara teologis rukun-syarat terpenuhi melalui wali muhakkam (Pratiwi, 2018). 

Perdebatan fikih mengenai syarat wali—termasuk aspek ‘adālah (keadilan) dan kapasitas pengetahuan 

minimal—menambah kompleksitas: sebagian pendapat memperlonggar kriteria karena pertimbangan 

hajat, sementara yang lain menetapkan batas ketat untuk mencegah penyalahgunaan (Zahid, 2012). Di 

titik inilah kontribusi analitik dibutuhkan: merumuskan batas kewajaran penggunaan wali muhakkam 

dalam konfigurasi hukum Indonesia modern. 

Secara normatif, defisit pengaturan tertulis mengenai wali muhakkam dalam KHI—berbeda 

dengan pengaturan rinci mengenai wali hakim—mengindikasikan arah kebijakan negara: otorisasi 

kewalian harus ditertibkan melalui perangkat negara demi kepastian hukum, penyamaan standar, dan 

akuntabilitas pelayanan publik. Oleh karena itu, setiap praktik di luar koridor wali hakim akan 

menghadapi kendala pencatatan dan pembuktian, lalu “berpindah forum” ke jalur isbat untuk diuji 

kasus per kasus. Isbat dalam logika ini bukan instrumen untuk melegalkan rute yang menyimpang, 

melainkan mekanisme korektif yang berorientasi pada pemulihan hak keperdataan, pencegahan 

mudarat lebih besar, dan disiplin administratif (Firmansyah, 2023). Dengan demikian, tugas peradilan 

adalah menyeimbangkan kemanfaatan (perlindungan pihak rentan) dan kepastian hukum (penegakan 

koridor regulatif). 

Dari perspektif kebijakan pelayanan, penting untuk memperkuat SOP di tingkat Kantor Urusan 

Agama (KUA) terkait rujukan cepat ke wali hakim ketika ditemukan hambatan kewalian (wali nasab 

berbeda agama, gaib, ‘aḍhal, atau tidak memenuhi syarat). Penguatan ini akan mengurangi insentif 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 405 of 414 

 

Sri Dwi Khoironi/Isbat Nikah atas Perkawinan dengan Wali Muhakkam: Analisis Yuridis Normatif–Empiris 

 

penggunaan wali muhakkam, meminimalkan sengketa ex post, dan menekan beban perkara isbat. Selain 

itu, literasi masyarakat mengenai prosedur wali hakim, konsekuensi nikah tidak tercatat, serta tata cara 

pembuktian dalam isbat perlu diperluas melalui edukasi terpadu oleh penyuluh agama dan aparat 

pencatat nikah (Dirjend Bimas Islam dan Urusan Haji, 1991). 

Banyak tulisan membahas sah/tidaknya wali muhakkam dari sisi fikih, tetapi jarang yang memberi 

panduan teknis yang bisa dipakai hakim dan KUA dalam perkara isbat: bukti apa saja untuk rukun–

syarat, bagaimana membuktikan keadaan darurat, bagaimana menilai upaya mengakses wali hakim, 

dan bagaimana mencegah penyelundupan hukum (Aziz & Maksum, 2019; Islamiati, 2019; Rahmawati, 

2021). Studi ini mengisi kekosongan itu lewat pembacaan Putusan PA Kabanjahe No. 

20/Pdt.P/2023/PA.Kbj dan menyusun kerangka tiga pilar—sah keagamaan, kepastian hukum, dan 

kebijakan pencatatan—agar isbat berfungsi sebagai koreksi yang sah, bukan legalisasi jalur non-formal 

(Firmansyah, 2023; Liberny dkk., 2023; Putri & Muslih, 2023). 

Penelitian sebelumnya belum banyak menjelaskan bagaimana kondisi daerah minoritas Muslim 

dan keluarga mualaf memengaruhi hambatan kewalian—misalnya wali berbeda agama, ‘aḍhal, atau 

tidak terlacak—serta apa dampaknya pada desain layanan KUA dan koordinasi dengan pengadilan 

(Hanafiah, 2020; Musthofa & Farhan, 2022; Rahmawati, 2021). Dengan memadukan telaah regulasi/fiqh 

dan data lapangan, studi ini menawarkan rekomendasi praktis: Kebijakan rujukan cepat ke wali hakim, 

penguatan platform resmi Kementerian Agama (dipakai di KUA) untuk mencatat, mengelola, dan 

menata administrasi pernikahan (SIMKAH), edukasi komunitas, dan batas penerapan muhakkam yang 

benar-benar kasuistis. 

Beranjak dari uraian di atas, tujuan penelitian dapat dirumuskan sebagai berikut. Pertama, 

memetakan kerangka normatif kewalian dalam KHI dan regulasi administratif serta implikasinya 

terhadap praktik wali muhakkam. Kedua, menganalisis ratio decidendi Pengadilan Agama Kabanjahe 

dalam mengabulkan isbat atas perkawinan dengan wali muhakkam, terutama bagaimana hakim 

menimbang rukun-syarat, keadaan khusus, dan asas kemaslahatan-kepastian hukum. Ketiga, menilai 

signifikansi putusan tersebut bagi perlindungan istri-anak dan bagi disiplin kebijakan pencatatan 

perkawinan (Liberny dkk., 2023). Formulasi tujuan yang demikian dimaksudkan untuk memberikan 

kontribusi konseptual berupa parameter pembuktian pada perkara isbat dengan wali muhakkam, 

sekaligus rekomendasi praktis bagi otoritas pencatat nikah agar wali hakim menjadi jalur baku, 

sedangkan wali muhakkam ditempatkan sebagai pengecualian yang sangat terbatas. 

Sebagai ringkasan kontribusi, kajian ini menempatkan persoalan wali muhakkam pada pertemuan 

tiga sumbu: keabsahan fikih, kepastian hukum administratif, dan perlindungan hak keperdataan. 

Analisis atas putusan PA Kabanjahe diharapkan memperjelas batas penggunaan wali muhakkam 

dalam sistem hukum Indonesia, memperinci standar minimal pembuktian rukun-syarat pada forum 

isbat, serta mengajukan rekomendasi kebijakan yang menegaskan kembali otoritas wali hakim dan 

menekan praktik nikah tidak tercatat. Dengan desain demikian, pembahasan di bagian-bagian berikut 

diarahkan untuk menunjukkan landasan normatif, metode analisis, temuan kunci, serta implikasi 

akademik dan kebijakan secara koheren (Rahmawati, 2021). 

2. METODE 

Penelitian ini menerapkan pendekatan yuridis normatif–empiris untuk menjelaskan batas 

penggunaan wali muhakkam dan menelaah ratio decidendi dalam perkara isbat nikah. Pada sisi 

normatif, kajian difokuskan pada konstruksi kewalian dan mekanisme pengesahan nikah berdasar 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, ketentuan dalam Kompilasi Hukum Islam 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 406 of 414 

 

Sri Dwi Khoironi/Isbat Nikah atas Perkawinan dengan Wali Muhakkam: Analisis Yuridis Normatif–Empiris 

 

(KHI), serta literatur fikih munakahat yang memuat pembahasan wali nasab, wali hakim, dan konsep 

tahkīm (wali muhakkam). Pada sisi empiris, penelitian menelusuri praktik melalui analisis Putusan 

Pengadilan Agama Kabanjahe Nomor 20/Pdt.P/2023/PA.Kbj dan wawancara semi-terstruktur dengan 

hakim serta pihak terkait yang memiliki pengetahuan kontekstual atas perkara. Kerangka kerja ini 

diperkaya oleh tiga lensa analitik: pendekatan perundang-undangan untuk menguji dasar normatif, 

pendekatan konseptual untuk memetakan teori dan terminologi kewalian, serta pendekatan kasus 

untuk membongkar struktur pertimbangan hukum dalam putusan. 

Sumber data terdiri atas data primer berupa salinan putusan dan hasil wawancara, serta data 

sekunder berupa peraturan perundang-undangan, kitab fikih, pedoman teknis, dan publikasi ilmiah 

relevan. Pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi terhadap berkas perkara dan regulasi, 

studi kepustakaan untuk melacak perkembangan wacana kewalian dan isbat, serta wawancara semi-

terstruktur menggunakan pedoman pertanyaan yang memusat pada aspek pembuktian rukun-syarat, 

dasar hukum kewalian, dan alasan kemanfaatan maupun kepastian hukum. Instrumen penelitian 

mencakup lembar abstraksi dokumen guna menstandarkan ekstraksi fakta hukum, matriks koding isu 

(isu kewalian, alat bukti, dasar normatif, dan implikasi administratif), serta format catatan lapangan 

untuk mencatat klarifikasi atau probe selama wawancara. 

Analisis data ditempuh secara deskriptif-analitis, dimulai dengan pemetaan norma dan fakta lalu 

dilanjutkan analisis doktrinal melalui penafsiran gramatikal, sistematis, dan teleologis terhadap pasal-

pasal relevan. Temuan dari putusan dan wawancara dibaca dengan analisis isi untuk mengidentifikasi 

pola penalaran hakim dan penautannya dengan norma positif serta pertimbangan kemaslahatan. 

Validitas ditopang triangulasi sumber antara dokumen, literatur, dan keterangan narasumber. Aspek 

etika dijaga melalui persetujuan partisipasi dan anonimisasi identitas. Mengingat sifatnya sebagai studi 

kasus tunggal, generalisasi bersifat analitik; kekuatan temuan terletak pada kedalaman pembacaan 

norma-fakta dan transferabilitasnya ke perkara sejenis yang memiliki konfigurasi kewalian dan 

kebutuhan pembuktian yang serupa. 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

3.1. Kedudukan dan Fungsi Wali Muhakkam dalam Praktik Perkawinan 

Dalam khazanah fikih munakahat, wali muhakkam dipahami sebagai laki-laki yang bukan kerabat 

mempelai perempuan dan bukan pejabat negara, tetapi dinilai cakap secara keagamaan untuk mewakili 

fungsi kewalian dalam akad. Penunjukan ini lazim terjadi ketika jalur kewalian yang semestinya—wali 

nasab atau wali hakim—tidak dapat diakses pada saat akad, sehingga keberadaannya diposisikan 

sebagai solusi kasuistis agar rukun akad tetap terpenuhi menurut syariat (Armia & Nasution, 2020). 

Dalam konstruksi klasik, kedudukan wali sendiri dipilah antara wali mujbir, yang memiliki hak 

memaksakan perwalian pada kondisi tertentu, dan wali ghairu mujbir, yang tidak memiliki otoritas 

demikian dan memerlukan persetujuan pihak yang berada dalam perwaliannya (Armia & Nasution, 

2020). Perdebatan lintas mazhab menambah nuansa: jumhur menegaskan perempuan tidak dapat 

menikahkan dirinya sendiri, sementara Malikiyah memberi kelonggaran bagi perempuan non-syarifah, 

Hanafiyah membolehkan perempuan baligh menikahkan dirinya, dan sebagian ulama membedakan 

antara janda dan gadis dengan syarat izin wali (Aziz & Maksum, 2019). 

Berpijak pada Q.S. At-Taubah 9:71, kandungan ayat menegaskan bahwa laki-laki dan perempuan 

mukmin saling menjadi penolong (awliyā’) dalam menegakkan kebaikan dan mencegah kemungkaran, 

sekaligus memelihara ketaatan syariat (salat, zakat, dan kepatuhan kepada Allah dan Rasul-Nya). Spirit 

“saling menjadi penolong” itu membangun prinsip tanggung jawab kolektif komunitas beriman untuk 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 407 of 414 

 

Sri Dwi Khoironi/Isbat Nikah atas Perkawinan dengan Wali Muhakkam: Analisis Yuridis Normatif–Empiris 

 

menjaga keteraturan dan kemaslahatan—termasuk memastikan praktik keagamaan berlangsung sesuai 

ketentuan (Kementerian Agama RI, 2019). Dalam konteks tata kelola perkawinan, nilai-nilai ayat ini 

mengisyaratkan peran otoritas yang sah dalam melindungi hak-hak pihak yang lemah dan 

menegakkan ketertiban, sehingga proses akad tetap berada dalam koridor yang makruf dan terjamin 

kepatuhannya pada syariat (Pratiwi, 2018). 

Berbeda dengan horizon fikih yang memberi ruang kasuistis, Kompilasi Hukum Islam (KHI) di 

Indonesia menutup nomenklatur wali muhakkam. KHI menegaskan bahwa wali adalah rukun nikah 

(Pasal 19) dan hanya mengenal dua kategori wali yang berwenang, yaitu wali nasab dan wali hakim 

(Pasal 20), dengan peralihan kepada wali hakim bila wali nasab tidak ada, gaib, ‘aḍhal, atau tidak 

memenuhi syarat (Pasal 23). KHI juga mendefinisikan wali hakim sebagai pejabat yang ditunjuk 

Menteri Agama untuk bertindak sebagai wali nikah (Pasal 1 huruf b) (KHI, 1991). Akibatnya, 

penunjukan wali muhakkam tidak memiliki basis kewenangan dalam hukum positif; sekalipun akadnya 

dianggap sah secara agama oleh sebagian pandangan fikih, pengakuan negara tetap bergantung pada 

mekanisme korektif melalui isbat nikah (Islamiati, 2019). 

Secara sosiologis, penunjukan wali muhakkam sering bermula dari keadaan yang dianggap 

mendesak: wali nasab berbeda agama, tidak diketahui keberadaannya, enggan (‘aḍhal), atau kendala 

akses dan literasi administrasi yang membuat pasangan menunda pengajuan wali hakim. Dalam 

praktik, pasangan kerap baru menempuh jalur negara ketika memerlukan kepastian administratif bagi 

keluarga (penerbitan buku nikah, akta kelahiran anak, pembaruan kartu keluarga), sehingga isbat nikah 

diajukan untuk mengukuhkan status perkawinan yang sebelumnya tidak tercatat (Musthofa & Farhan, 

2022). Putusan-putusan pengadilan agama menunjukkan dua arah respons. Sebagian perkara 

dikabulkan karena rukun dan syarat syar‘i terbukti, dan penggunaan muhakkam dapat dijelaskan oleh 

keadaan khusus yang objektif; pertimbangan kemaslahatan dan kepastian hukum menjadi alasan 

koreksi yudisial (Akhyar, 2025). Di sisi lain, tidak sedikit perkara ditolak karena dikhawatirkan 

menormalisasi perkawinan tidak tercatat serta mereduksi otoritas wali hakim; pada pola ini, 

rekomendasi yang kerap disarankan ialah nikah ulang atau menempuh jalur wali hakim sebagaimana 

koridor KHI (Prajamufti, 2022). 

Dengan demikian, kedudukan wali muhakkam dalam praktik kontemporer dapat dirumuskan 

secara tegas: ia bukan institusi kewalian yang diakui KHI, melainkan jalan darurat yang sangat terbatas 

berdasarkan argumentasi fikih pada kondisi tertentu. Fungsinya bersifat remedial—menjaga 

keberlangsungan akad secara syar‘i ketika jalur formal belum terjangkau—sementara efek yuridisnya 

baru nyata setelah isbat menilai terpenuhinya rukun–syarat serta membuktikan keadaan khusus yang 

sah. Implikasi kebijakan dari pembacaan ini dua arah. Pertama, wali hakim harus ditegaskan sebagai 

jalur baku melalui penguatan SOP verifikasi kewalian dan rujukan cepat di KUA. Kedua, isbat nikah 

perlu terus diposisikan sebagai mekanisme korektif yang proporsional—melindungi hak istri–anak 

tanpa menjadi “pintu belakang” pencatatan. Pendekatan ini menjaga keseimbangan antara 

penghormatan pada sahnya akad menurut agama dan kepastian hukum administratif dalam kerangka 

sistem hukum Indonesia masa kini (Armia & Nasution, 2020). 

3.2. Kronologi dan Rekonstruksi Perkara PA Kabanjahe No. 20/Pdt.P/2023/PA.Kbj 

Perkara berawal dari akad nikah pada 1 April 2008 di Desa Lau Pengulu, Kabupaten Karo. Akad 

dilaksanakan secara agama dengan kehadiran dua saksi dan penyerahan mahar; namun wali yang 

menikahkan bukan wali nasab, melainkan seorang wali muhakkam—tokoh agama yang dimandatkan—

karena ayah mempelai perempuan beragama Kristen sehingga tidak dapat bertindak sebagai wali 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 408 of 414 

 

Sri Dwi Khoironi/Isbat Nikah atas Perkawinan dengan Wali Muhakkam: Analisis Yuridis Normatif–Empiris 

 

menurut hukum Islam (Rahmawati, 2021). Pada fase awal, pasangan tidak menempuh jalur wali hakim 

sebagaimana disediakan dalam kerangka Kompilasi Hukum Islam (KHI) ketika wali nasab berhalangan 

(Islamiati, 2019). Bertahun-tahun kemudian, kebutuhan administratif—penerbitan dokumen 

kependudukan dan pembuktian status keluarga—mendorong diajukannya permohonan isbat nikah ke 

Pengadilan Agama Kabanjahe dan terdaftar sebagai No. 20/Pdt.P/2023/PA.Kbj, dengan petitum agar 

perkawinan yang telah dilangsungkan dengan wali muhakkam dinyatakan sah dan diperintahkan 

pencatatannya di KUA. 

Pada tahap pembuktian, para pemohon memaparkan kronologi akad sesuai syariat dan 

menyerahkan alat bukti berupa dokumen kependudukan, keterangan KUA bahwa perkawinannya 

belum tercatat, serta surat keterangan kepala desa mengenai pernikahan siri. Dua saksi yang hadir pada 

2008 memberi keterangan konsisten mengenai waktu, tempat, kehadiran wali muhakkam, dan 

penyerahan mahar. Dari sisi material, tidak ditemukan halangan yang membatalkan akad menurut 

hukum Islam. Rekonstruksi fakta ini menguatkan bahwa rukun–syarat nikah—calon suami–istri, dua 

saksi, mahar, dan ijab-kabul—telah terpenuhi, sehingga sah keagamaan memperoleh dasar faktual 

yang kuat. 

Kontekstualisasi lapangan. Hakim Muhammad Idris Nasution menjelaskan bahwa praktik isbat 

pada kasus wali muhakkam di wilayah Karo dibaca sebagai rukhshah yang sangat kasuistis, terkait 

komposisi masyarakat dan hambatan kewalian di keluarga mualaf. Ia menuturkan, “Konteks di Karo itu 

kan banyak mualaf, keluarga pun banyak yang non-Muslim. Jadi walinya kadang beda agama, ada pula yang 

enggan. Makanya orang kampung sering minta tolong sama ustaz jadi wali muhakkam. Itu pun tengok-tengok 

kasusnya, ndak bisa dijadikan kebiasaan.” (M. I. Nasution, komunikasi pribadi, 5 Juni 2025). 

Mengenai alasan majelis mengabulkan permohonan, beliau menambahkan, “Kenapa dikabulkan? 

Karena rukun–syaratnya lengkap: saksi dua, mahar jelas, ijab-kabul ada. Alasan pakai muhakkam pun bisa 

dipertanggungjawabkan. Isbat itu kami pakai untuk menjadikan ‘sah dalam agama’ jadi kepastian hukum, supaya 

bisa dicatat.” (M. I. Nasution, komunikasi pribadi, 5 Juni 2025). Nasution juga memberi peringatan 

normatif, “Jangan disalahpahami—putusan itu bukan untuk menormalkan muhakkam. Jalur yang sebenarnya 

tetap wali hakim. Muhakkam itu jalan darurat, harus kami cek ketat.” (M. I. Nasution, komunikasi pribadi, 5 

Juni 2025). 

Pertimbangan yuridis-etik. Sejalan dengan itu, Hakim Muhajjir menegaskan kaidah al-ḍarūrāt tubīḥ 

al-maḥẓūrāt sebagai rasionalitas ijtihadi yang hanya berlaku setelah verifikasi ketat atas keadaan 

darurat. Ia menekankan, “Prinsipnya gini, kalau darurat barulah ada keringanan. Tapi ‘darurat’ itu harus jelas 

buktinya, bukan alasan seadanya. Kalau wali nasab berhalangan, yang ideal tetap lewat wali hakim.” (Muhajir, 

komunikasi pribadi, 16 Juni 2025). 

Ia juga mengingatkan tata cara yang benar saat wali bersikap ‘aḍhal: “Kalok walinya ngotot nggak 

mau tanpa alasan syar’i, ajukan penetapan wali ‘aḍhal ke pengadilan. Bukan main tunjuk muhakkam sendiri-

sendiri.” (Muhajir, komunikasi pribadi, 16 Juni 2025). Penekanan ini menyelaraskan praktik lokal 

dengan arsitektur hukum nasional yang mengutamakan tertib administrasi. 

Kerangka normatif-fikih. Majelis merujuk horizon fikih klasik yang membuka ruang tahkīm pada 

kondisi tertentu. Pendapat yang dinisbatkan kepada Imam Nawawi dan ulama Syafi‘iyah memberi 

celah bagi penunjukan pihak berilmu sebagai wali ketika wali nasab tidak tersedia atau berada di luar 

jangkauan, sepanjang terpenuhi syarat kecakapan dan keadilan. Namun pijakan fikih ini dibaca sebagai 

justifikasi kasuistis, bukan legitimasi untuk menggantikan posisi wali hakim dalam sistem Indonesia 

(Aziz & Maksum, 2019). Selaras dengan konstruksi itu, pertimbangan hukum majelis bertumpu pada 

dua poros: pertama, verifikasi rukun–syarat yang meneguhkan keabsahan agama; kedua, kebutuhan 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 409 of 414 

 

Sri Dwi Khoironi/Isbat Nikah atas Perkawinan dengan Wali Muhakkam: Analisis Yuridis Normatif–Empiris 

 

kepastian hukum yang mengacu pada Pasal 2 ayat (2) UU No. 1 Tahun 1974 tentang kewajiban 

pencatatan dan Pasal 7 KHI tentang isbat untuk perkawinan yang tidak dapat dibuktikan dengan akta 

(KHI, 1991; Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan [sebagaimana diubah dengan 

UU No. 16 Tahun 2019], 2019). Dengan konstruksi itu, majelis mengabulkan permohonan, menyatakan 

perkawinan sah menurut Islam, dan memerintahkan KUA Kecamatan Mardingding untuk mencatat 

serta menerbitkan buku nikah. Amar ini menutup kesenjangan antara sah keagamaan dan legalitas 

administratif tanpa menormalkan wali muhakkam sebagai koridor kewalian. 

Rangkaiannya utuh. Akad sah secara syar‘i pada 2008 karena rukun–syarat terpenuhi; hambatan 

kewalian disikapi dengan penunjukan muhakkam yang kemudian diuji di pengadilan; kebutuhan 

administratif memicu isbat; dan penetapan akhirnya menggabungkan perlindungan hak keluarga 

dengan ketertiban pencatatan. Narasi ini menegaskan pesan normatif—wali hakim tetap koridor baku, 

sementara muhakkam hanyalah jalan darurat yang diverifikasi ketat, selaras dengan KHI dan kebijakan 

pencatatan yang berlaku. 

3.3. Ratio Decidendi: Menyeimbangkan Sah Keagamaan, Kepastian Hukum, dan Kebijakan 

Pencatatan  

Temuan pada perkara Kabanjahe menampilkan pola penalaran yang tidak bertentangan dengan 

arsitektur hukum keluarga Islam di Indonesia, meskipun berada pada wilayah yang sangat kasuistis. 

Kompilasi Hukum Islam (KHI) menegaskan rukun nikah—termasuk kehadiran wali—serta 

menempatkan wali sebagai unsur penentu sahnya akad (Pasal 14 dan Pasal 19). Dalam kerangka ini, 

wali hakim disediakan sebagai jalur institusional ketika wali nasab berhalangan atau tidak memenuhi 

syarat (Pasal 23). Fakta persidangan yang menunjukkan terpenuhinya rukun–syarat (saksi, mahar, ijab 

kabul) membuat aspek sah keagamaan dapat diakui; sementara penyimpangan pada koridor kewalian 

kemudian “dipulihkan” melalui isbat nikah sebagai mekanisme korektif yang mengangkat sah 

keagamaan ke tingkat kepastian hukum (KHI, 1991; Munthe dkk., t.t.; Putri & Muslih, 2023; Rahmawati, 

2021). 

Pertimbangan kunci majelis terstruktur dalam tiga pilar. Pertama, verifikasi rukun–syarat syar‘i: 

keterangan para pihak dan saksi menunjukkan adanya calon suami–istri, dua saksi, mahar, dan ijab–

kabul yang sah, sehingga landasan keabsahan agama terpenuhi. Kedua, evaluasi kewalian: wali nasab 

tidak dapat bertindak karena perbedaan agama; jalur wali hakim tidak ditempuh pada saat akad; dan 

tokoh agama setempat ditunjuk sebagai wali muhakkam yang dinilai cakap secara keagamaan—namun 

posisinya dibaca sebagai jalan darurat, bukan institusi yang menandingi wali hakim (Aziz & Maksum, 

2019; Hanafiah, 2020). Ketiga, konsekuensi sosial–administratif: kebutuhan akan kepastian status istri–

anak dan akses layanan publik (akta kelahiran, kartu keluarga, buku nikah) meniscayakan pengesahan 

yudisial—di sinilah isbat berfungsi sebagai koreksi administratif yang sah (Firmansyah, 2023; Liberny 

dkk., 2023; Safitri & Hayati, 2023).  

Kerangka di atas konsisten dengan penelitian terdahulu dan praktik peradilan. Kajian Liberny dkk. 

mengenai Penetapan PA Pandan No. 55/Pdt.P/Pa.Pdn/2021 menunjukkan pola yang serupa: ketika 

perempuan menyerahkan urusan kewalian kepada laki-laki yang memahami ajaran Islam, keabsahan 

syar‘i dapat diakui; pengadilan kemudian menggunakan isbat untuk memberi kekuatan pembuktian 

dan menata administrasi, selama tidak terjadi penyelundupan hukum (Liberny dkk., 2023). Di sisi lain, 

sejumlah studi dan penetapan menolak isbat pada perkawinan dengan wali muhakkam karena kategori 

ini tidak diakui hukum positif; langkah yang dianjurkan adalah nikah ulang atau menempuh wali 

hakim melalui prosedur yang tepat, termasuk penetapan wali ‘aḍhal bila diperlukan (Bakari & Darwis, 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 410 of 414 

 

Sri Dwi Khoironi/Isbat Nikah atas Perkawinan dengan Wali Muhakkam: Analisis Yuridis Normatif–Empiris 

 

2019; Pratiwi, 2018; Rahadian dkk., 2024). Variasi ini umumnya dipengaruhi tipologi nalar hakim—

sebagian berorientasi pada maṣlaḥah (perlindungan istri–anak), sebagian lain menekankan kepatuhan 

ketat pada norma positif dan tertib pencatatan (Firmansyah, 2023; Islamiati, 2019). 

Dari sudut kebijakan pencatatan, ratio decidendi Kabanjahe selaras dengan pandangan bahwa 

isbat nikah adalah mekanisme korektif, bukan “pintu belakang” pencatatan. Penguatan SIMKAH—

melalui verifikasi pranikah, integrasi data, dan checklist status wali—diusulkan untuk menutup celah 

administratif serta mengarahkan publik ke koridor wali hakim  (Madaniy dkk., 2024; Safitri & Hayati, 

2023)(Novi, 2023; Firmansyah et al., 2023). Di wilayah minoritas Muslim dan komunitas mualaf, edukasi 

hukum yang menekankan relasi antara sahnya akad dan kewajiban pencatatan menjadi penting agar 

muhakkam tidak dinormalisasi sebagai jalan umum (Akhyar, 2025; Putri & Muslih, 2023). Secara 

doktrinal, literatur fikih yang membuka ruang tahkīm harus dibaca sebagai ultra-eksepsional dan 

bergantung pada pembuktian ketat; dalam sistem Indonesia, wali hakim tetap menjadi rujukan formal 

negara (Rahmawati, 2021; Zahid, 2012). 

Dengan demikian, struktur alasan majelis memperlihatkan “segitiga keseimbangan”: sah 

keagamaan diverifikasi melalui rukun–syarat; kepastian hukum ditempuh lewat isbat; dan kebijakan 

pencatatan ditegaskan melalui preferensi wali hakim. Melalui segitiga ini, pengadilan tidak hanya 

menyelesaikan sengketa konkret, tetapi juga mengirim sinyal normatif tentang bagaimana praktik 

kasuistis (muhakkam) dapat direspons tanpa merusak tertib administrasi perkawinan: melalui 

pembuktian ketat, koreksi yang terukur, dan komitmen pada pencatatan (Liberny dkk., 2023; Nurjaman 

dkk., 2022). 

Tabel. Ringkasan pilar ratio decidendi 

Pilar penalaran Basis normatif/empiris Pokok interpretasi majelis Implikasi putusan 

Sah keagamaan 

(rukun–syarat) 

KHI Pasal 14; bukti saksi, 

mahar, ijab–kabul 

Rukun–syarat terbukti, 

akad sah secara syar‘i 

Dasar untuk 

mengafirmasi 

keabsahan agama 

Kewalian 

KHI Pasal 19 & 23; keadaan 

wali nasab; penunjukan 

muhakkam 

Muhakkam dipahami 

sebagai keadaan kasuistis; 

jalur baku tetap wali 

hakim 

Tidak menormalkan 

muhakkam sebagai 

institusi 

Kepastian 

hukum–

pencatatan 

UU/aturan pencatatan; 

kebutuhan administratif 

Isbat sebagai mekanisme 

korektif, bukan legalisasi 

ex post 

Perintah pencatatan 

dan perlindungan hak 

keluarga 

 

3.4. Implikasi Kebijakan, Batas Temuan, dan Agenda Riset Lanjut 

Temuan perkara Kabanjahe menegaskan adanya ruang rekonsiliasi antara sahnya akad secara 

syar‘i dan kebutuhan kepastian hukum administratif melalui mekanisme isbat nikah. Ruang ini 

produktif, tetapi tidak boleh dibaca sebagai pembenaran umum atas penggunaan wali muhakkam. 

Justru, hasil memperlihatkan urgensi memperkuat koridor layanan negara agar wali hakim berjalan 

sebagai jalur baku, sedangkan wali muhakkam ditempatkan sebagai pengecualian yang sangat terbatas, 

kasuistis, dan diverifikasi ketat berbasis pembuktian yang memadai (Firmansyah, 2023; Putri & Muslih, 

2023). 

Pada aras kebijakan layanan KUA, sedikitnya empat langkah diprioritaskan. Pertama, SOP 

rujukan cepat ke wali hakim ketika terdeteksi hambatan kewalian—wali nasab berbeda agama, 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 411 of 414 

 

Sri Dwi Khoironi/Isbat Nikah atas Perkawinan dengan Wali Muhakkam: Analisis Yuridis Normatif–Empiris 

 

‘aḍhal/enggan, gaib, atau tidak memenuhi syarat—disertai pembuktian upaya komunikasi dengan wali 

nasab. SOP ideal memuat formulir pemeriksaan kewalian, berita acara, dan tenggat layanan yang pasti, 

sehingga pasangan tidak terdorong menempuh jalan pintas penunjukan muhakkam (Dirjend Bimas 

Islam dan Urusan Haji, 1991; Musthofa & Farhan, 2022). Kedua, edukasi publik terarah tentang 

konsekuensi nikah tidak tercatat, prosedur permohonan wali hakim, dan relasi antara sahnya akad dan 

kewajiban pencatatan—terutama di wilayah minoritas Muslim dan komunitas mualaf yang rentan 

hambatan kewalian (Hanafiah, 2020; Putri & Muslih, 2023). Ketiga, penguatan SIMKAH beserta 

integrasi KUA–Pengadilan Agama melalui checklist pranikah (verifikasi status wali, dokumentasi upaya 

menghubungi wali nasab, rujukan resmi ke wali hakim bila syarat tidak terpenuhi), sebagai penutup 

celah administratif dan penguat akuntabilitas (Arfah, 2022; Islamiati, 2019; Safitri & Hayati, 2023). 

Keempat, pelibatan tokoh agama secara proporsional sebagai pendamping edukasi yang mengarahkan 

pasangan ke jalur wali hakim—bukan sebagai pengganti kewenangan negara—agar otoritas kewalian 

tetap berada pada rel formal (Aziz & Maksum, 2019). 

Implikasi bagi peradilan agama berfokus pada standardisasi pembuktian dan konsistensi ratio 

decidendi. Diperlukan checklist pembuktian yang eksplisit: verifikasi rukun–syarat (saksi, mahar, ijab-

kabul), alasan sahih yang menghalangi wali nasab (beda agama, ‘aḍhal, gaib) disertai bukti upaya akses 

ke wali hakim, serta dampak keperdataan yang nyata bagi istri–anak. Praktik demikian menegaskan 

bahwa isbat adalah mekanisme korektif, bukan legitimasi ex post atas jalur alternatif, sekaligus 

menutup ruang penyalahgunaan (Fitria dkk., 2024; Pratiwi, 2018). Di wilayah dengan keterbatasan 

layanan, koordinasi PA–KUA dapat menambahkan saluran konsultasi kewalian berkecepatan tanggap 

guna memastikan kebutuhan halal dan tertib tercapai tanpa melegalkan rute non-formal (Liberny dkk., 

2023; Safier & Retnaningsih, 2024). 

Dimensi etik–sosiologis tidak kalah penting. Wawancara dengan hakim menunjukkan 

penggunaan kaidah al-ḍarūrāt tubīḥ al-maḥẓūrāt sebagai rasionalitas ijtihadi pada konteks tertentu; 

namun kaidah darurat harus dibatasi ketat, diterapkan kasuistis, dan didahului verifikasi objektif atas 

keadaan darurat serta ketidaktersediaan akses ke wali hakim (Akhyar, 2025; Hanafiah, 2020). Pada 

wilayah plural seperti Kabupaten Karo, pendekatan berbasis komunitas—kemitraan penyuluh agama, 

pemerintah desa, dan KUA—relevan untuk meredam tekanan sosial-budaya yang kerap mendorong 

pasangan memilih jalan pintas. 

Bagian batas temuan perlu ditegaskan. Penelitian ini bertumpu pada satu putusan dengan 

dukungan wawancara, sehingga generalisasi bersifat analitik dan amat dipengaruhi konteks—

komposisi agama setempat, sebaran layanan KUA, dan literasi hukum keluarga. Ketergantungan pada 

testimoni membuka potensi bias ingatan dan social desirability. Di ranah doktrinal, spektrum literatur 

fikih yang dirujuk masih dapat diperkaya oleh pembacaan mazhab lain dan perspektif fiqh siyāsī 

kontemporer untuk menajamkan relasi otoritas agama–negara (Aziz & Maksum, 2019; Zahid, 2012). 

Selain itu, dinamika regulasi pencatatan dan pembaruan pedoman teknis berpotensi memengaruhi 

desain SOP KUA; karena itu, pemantauan kebijakan patut dilakukan secara berkelanjutan (Islamiati, 

2019; Safitri & Hayati, 2023). 

Akhirnya, agenda riset yang disarankan sekurang-kurangnya meliputi tiga lintasan. Pertama, 

meta-analisis putusan isbat terkait kewalian di berbagai PA untuk memetakan pola dikabulkan/ditolak, 

parameter pembuktian, dan variasi ratio decidendi sebagai dasar standar minimum pembuktian yang 

terukur. Kedua, studi evaluasi kebijakan di KUA (pra–dan pasca–penerapan SOP verifikasi kewalian), 

termasuk uji coba intervensi berupa loket konsultasi kewalian, formulir baku wali ‘aḍhal, dan jalur 

rujukan cepat ke wali hakim dengan pendekatan mixed methods (survei, audit dokumen, focus group 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 412 of 414 

 

Sri Dwi Khoironi/Isbat Nikah atas Perkawinan dengan Wali Muhakkam: Analisis Yuridis Normatif–Empiris 

 

discussion) (Musthofa & Farhan, 2022; Safitri & Hayati, 2023). Ketiga, etnografi hukum di komunitas 

minoritas Muslim dan mualaf untuk memahami motivasi penggunaan muhakkam, kepercayaan pada 

figur agama, dan persepsi terhadap birokrasi; temuan ini menjadi basis desain edukasi berbasis 

komunitas dan nudges administratif yang mendorong preferensi ke jalur wali hakim (Putri & Muslih, 

2023). 

Secara keseluruhan, penguatan SOP layanan dan kolaborasi kelembagaan akan menjaga otoritas 

wali hakim sesuai arsitektur KHI, sementara ruang tahkīm tetap dihargai sebagai jalan darurat yang 

tunduk pada verifikasi ketat—bukan pengganti koridor formal. Konsistensi putusan dan penurunan 

beban isbat lebih mungkin tercapai jika disinsentif terhadap jalur muhakkam dipadukan dengan 

kemudahan nyata pada jalur wali hakim—prosedur sederhana, waktu layanan pasti, dan ketersediaan 

konsultasi. Dengan demikian, isbat mempertahankan perannya sebagai remedial justice yang menjamin 

legal certainty dan melindungi pihak rentan, sembari menjaga integritas tata kelola hukum keluarga di 

Indonesia. 

4. KESIMPULAN 

Kesimpulan hasil penelitian. Studi pada Putusan PA Kabanjahe No. 20/Pdt.P/2023/PA.Kbj 

menunjukkan bahwa majelis menyeimbangkan tiga kepentingan: sahnya akad secara syar‘i, kepastian 

hukum administratif, dan disiplin kebijakan pencatatan. Rukun–syarat (kehadiran calon suami–istri, 

dua saksi, mahar, ijab-kabul) terbukti sehingga akad dinilai sah. Penyimpangan jalur kewalian—karena 

wali nasab berbeda agama dan jalur wali hakim tidak ditempuh saat akad—direspons melalui isbat 

nikah sebagai mekanisme korektif untuk mengangkat sah keagamaan ke derajat legalitas administrasi. 

Pada tataran kebijakan, putusan menegaskan bahwa wali hakim adalah koridor baku kewalian, 

sedangkan wali muhakkam diposisikan sebagai pengecualian yang sangat terbatas, kasuistis, dan harus 

diverifikasi ketat. Kerangka evaluatif yang dihasilkan menekankan verifikasi rukun–syarat, 

pemeriksaan objektif hambatan kewalian, bukti upaya menempuh jalur wali hakim, serta penilaian 

dampak keperdataan bagi istri–anak—agar isbat berfungsi sebagai remedial justice, bukan legalisasi ex 

post atas jalur non-formal. 

Keterbatasan dan rekomendasi riset selanjutnya. Temuan bertumpu pada satu putusan dan 

wawancara, sehingga generalisasi bersifat analitik serta sensitif terhadap konteks lokal (komposisi 

agama, ketersediaan layanan KUA, dan literasi hukum). Ketergantungan pada testimoni juga membuka 

potensi bias ingatan. Ke depan, penelitian disarankan: (1) melakukan meta-analisis putusan isbat terkait 

kewalian di berbagai PA untuk memetakan pola dikabulkan/ditolak dan variasi ratio decidendi; (2) 

menyelenggarakan evaluasi kebijakan di KUA (pra–pasca penerapan kebijakan verifikasi kewalian) 

berikut uji coba intervensi—formulir baku wali ‘aḍhal, rujukan cepat ke wali hakim, dan penguatan 

SIMKAH; (3) menjalankan etnografi hukum di komunitas minoritas Muslim/mualaf guna memahami 

motif penggunaan muhakkam dan relasi kepercayaan pada figur agama; serta (4) melakukan komparasi 

doktrinal antar-mazhab dan analisis fiqh siyāsī untuk memperjelas batas ijtihad hakim dalam konteks 

negara-bangsa. 

DAFTAR PUSTAKA 

Akhyar, K. (2025). Analisis Putusan Hakim Tentang Wali Muhakkam Pada Istbat Nikah di Pengadilan 

Agama Provinsi Riau Dalam Perspektif Maqashid Syari’ah [Disertasi]. Universitas Islam Negeri 

Sultasn Syarif Kasim Riau. 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 413 of 414 

 

Sri Dwi Khoironi/Isbat Nikah atas Perkawinan dengan Wali Muhakkam: Analisis Yuridis Normatif–Empiris 

 

Arfah, A. (2022). Optimalisasi Pencatatan Nikah Melalui SIMKAH di KUA Kecamatan Bua Kabupaten 

Luwu. Jurnal Kewarganegaraan, 6(3), 6153–6166. 

Armia, & Nasution, I. (2020). Pedoman Lengkap Fikih Munakahat. Kencana. 

Aziz, A., & Maksum, G. (2019). Peluang Perempuan Menjadi Wali Nikah di Indonesia. Jurnal Al-

Ashriyyah, 5(1), 49–68. https://doi.org/10.53038/alashriyyah.v5i1.113 

Bakari, M., & Darwis, R. (2019). Analisis yuridis terhadap perkawinan perempuan mualaf dengan wali 

nikah tokoh agama. Al-Mizan: Jurnal Pemikiran Hukum Islam, 15(1), 1–32. 

Dirjend Bimas Islam dan Urusan Haji. (1991). Pedoman Pembantu Pegawai Pencatat Nikah. 

Departemen Agama RI. 

Fauzi, R., & Arfa, F. A. (2023). Praktik Wali Muhakkam di Desa Lhok Medang Ara Kecamatan Manyak 

Payed Kabupaten Aceh Tamiang Menurut Fiqh Munakahat. Journal on Education, 5(4), 12108–

12116. 

Firmansyah, B. N. (2023). Akibat Hukum Penolakan Itsbat Nikah Karena Perkawinan Siri Oleh Wali 

Muhakkam Terhadap Status Anak Ditinjau Dari Penetapan Pengadilan Agama Singaraja  No. 

73/Pdt.P/2020/PA.Sgr. [Skripsi]. Universitas Pendidikan Ganesha Singaraja. 

Fitria, H. N., Ibrahim, M., & Handayani, D. S. (2024). Harapan Vs Realitas: Studi Wali Adhal di 

Pengadilan Agama Sleman Perspektif Sosiologi Hukum Islam. Journal of Islamic Studies, 1(1). 

Hanafiah. (2020). Kedudukan Wali Adhal Dalam Menikahkan Anaknya. Jurnal Al-Mizan: Jurnal 

Hukum Islam Dan Ekonomi Syariah, 7(1), 18–26. 

Islamiati, M. (2019). Pelaksanaan Itsbat Nikah Berdasarkan Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 

Tentang Perkawinan Dan Kompilasi Hukum Islam Di Pengadilan Agama Pekanabaru [Skripsi]. 

Univeristas Islam Riau. 

Kementerian Agama RI. (2019). Al-Quran Terjemahan Kementerian Agama RI. Lajnah Pentashihan 

Mushaf Al-Qur’an (LPMQ) Kementerian Agama RI. 

KHI. (1991). Kompilasi Hukum Islam di Indonesia. Departemen Agama RI. 

Liberny, Siregar, F. A., & Harahap, Z. A. A. (2023). Analisis Yuridis terhadap Isbat Nikah dengan Wali 

Muhakkam (Studi Kasus Putusan Pengadilan Agama Pandan Nomor: 55/Pdt.P/Pa.Pdn Tahun 

202. Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(3), 27626–27637. 

Madaniy, F. Z., Achmad, A. D., & Qotadah, H. A. (2024). Analysis of The Role of Wali Muhakkam In 

The Marriage  Legalization (Isbat Nikah) Case Involving A Pastor’s Child: A Study Of 

Karawang Religious Court Decision Number 248/Pdt.P/2021/Pa.Krw. Bureaucracy Journal: 

Indonesia Journal of Law and Social-Political Governance, 4(3), 2467–2476. 

Muhajir. (2025, Juni 16). Wawancara personal mengenai pertimbangan hakim pada perkara isbat nikah 

dengan wali muhakkam di PA Kabanjahe [Pengadilan Agama Kabanjahe.]. 

Munthe, H., Prasetiya, N. H., & Harahap, A. M. (t.t.). Keabsahan Wali Muhakkam Sebagai Wali Nikah 

di Indonesia Analisis Terhadap Putusan No. 197/Pdt.P/2020/PA.Ppg Mahkamah Agung 

Menurut Perspektif Syad Al Zariyah. Al-Mashlahah: Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial 

Islam. 

Musthofa, & Farhan, A. T. D. (2022). Itsbat Nikah di Pengadilan Agama (Perkawinan Dengan 

menggunakan Wali Muhakkam). Pengadilan Agama Bajawa. https://pa-

bajawa.go.id/berita/informasi-publikasi/artikel-hukum/1526-istbat-nikah-di-pengadilan-

agama 

Nasution, M. I. (2025, Juni 5). Wawancara personal mengenai konteks rukhshah dan kondisi 

kemasyarakatan di Karo terkait penggunaan wali muhakkam [Pengadilan Agama Kabanjahe]. 



 Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, dan Sains, Vol. 14, 2 (Desember 2025) 414 of 414 

 

Sri Dwi Khoironi/Isbat Nikah atas Perkawinan dengan Wali Muhakkam: Analisis Yuridis Normatif–Empiris 

 

Nurjaman, M. I., Setiawan, I., & Herdiana, N. (2022). Penerapan Akad Wakalah Bi Al-Ujrah Dan 

Hiwalah Bi Al-Ujrah Dalam Pengembangan Produk Di Perbankan Syariah. Al-Infaq: Jurnal 

Ekonomi Islam, 13(1), 165. https://doi.org/10.32507/ajei.v13i1.1059 

Prajamufti, Y. (2022). Pertimbangan Hakim Dalam Pengabulan Isbat Nikah Siri di Pengadilan Agama 

Kuala Kurun: Pendekatan Kontekstual Hukum [Tesi]. Institut Agama Islam Negeri 

Palangkaraya. 

Pratiwi, Z. A. (2018). Analisis Yuridis Terhadap Isbat Nikah Karena Pernikahan Siri Oleh Wali 

Muhakkam dalam Penetapan Pengadilan Agama Bangkalan No. No. 0720/Pdt.P/2017/PA.Bkl 

[Skripsi]. Universitas Negeri Sunan Ampel Surabaya. 

Putri, A. M., & Muslih, M. (2023). Analisis Putusan Hakim tentang Penolakan Permohonan Itsbat Nikah 

(Putusan No. 47/Pdt.P/2021/PA.Tas Hakim Pengadilan Agama Tais). Qanun: Jurnal Hukum 

Keluarga Islam, 1(1), 21–41. 

Rahadian, M. F., Muzainah, G., & Jalaluddin, J. (2024). Rekonstruksi Fikih Wali Muhakkam dalam 

Perkara Pengesahan Nikah. Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, 18(3), 

1878. https://doi.org/10.35931/aq.v18i3.3492 

Rahmawati, T. (2021). Fiqih Munakahat 1 (Dari Proses Menuju Pernikahan Hingga Hak dan Kewajiban 

Suami Istri). Duta Media Publishing. 

Safier, D. E., & Retnaningsih, S. (2024). Registration of Interfaith Marriages in Indonesia Based on 

Supreme  Court Circular Number 2 of 2023. Asian Journal of Engineering, Social And Helath, 

3(6), 1157–1169. 

Safitri, N., & Hayati, R. (2023). Implementasi Aplikasi Sistem Informasi Manajemen Nikah (Simkah) 

Dilihat Dari Aspek Sumber Daya Pada Kantor Urusan Agama Kecamatan Bintang Ara 

Kabupaten Tabalong. JAPB (Jurnal Administrasi publik & Administrasi Bisnis, 6(2). 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan [sebagaimana diubah dengan UU No. 16 

Tahun 2019], Pub. L. No. LN 1974/1; TLN 3019; LN 2019/186; TLN 6401, UU 1/1974 jo. UU 

16/2019 (2019). 

Zahid, M. (2012). Keabsahan Pengangkatan Wâlî Muhakkam Di Madura Berdasarkan Fikih Syâfi’î. 

KARSA: Journal of Social and Islamic Culture, 20(2), 297–311. 

https://doi.org/10.19105/karsa.v20i2.48 

 


