

# Analisis Semantik Istilah Kognitif dalam Al-Qur'an: Tafakkur, Tadabbur, 'Aql, dan Tażakkur

## Shofwan Sholahudin

Universitas Pendidikan Indonesia shofwan.sholah@upi.edu

#### Mohamad Zaka Al Farisi

Universitas Pendidikan Indonesia zaka@upi.edu

## Rinaldi Supriadi

Universitas Pendidikan Indonesia rinaldisupriadi@upi.edu

#### **Abstrak**

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis empat istilah kognitif utama dalam al-Qur'an-tafakkur, tadabbur, 'aql, dan tażakkur-dengan pendekatan semantik Toshihiko Izutsu. Pendekatan ini digunakan untuk mengungkap makna dasar dan relasional dari setiap istilah guna merekonstruksi Weltanschauung (pandangan dunia) Qur'ani dalam konteks epistemologi Islam. Data utama berupa ayat-ayat al-Qur'an dianalisis melalui metode analisis isi secara kualitatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa istilah tafakkur dan tadabbur berfungsi sebagai instrumen kognitif awal yang bersifat kontemplatif, namun berbeda objek; tafakkur merespons realitas empiris, sedangkan tadabbur fokus pada isi al-Qur'an. Istilah 'aql berperan dalam menalar hubungan kausal dan abstrak yang memerlukan fondasi 'ilm. Adapun tażakkur menempati posisi tertinggi sebagai bentuk pengaktifan kesadaran spiritual, yang hanya dapat dilakukan oleh ulū al-albāb. Keempat istilah ini membentuk struktur kognitif Qur'ani yang integratif, menggabungkan pengamatan, kontemplasi, penalaran, dan internalisasi spiritual secara bertahap dan berkesinambungan. Temuan penelitian ini tidak hanya memperkaya studi semantik al-Qur'an secara teoretis, tetapi juga memberikan implikasi praktis bagi pengembangan pendidikan Islam, khususnya dalam penyusunan kurikulum, materi ajar, dan pelatihan guru yang menanamkan keterampilan berpikir kritis dan spiritual secara terintegrasi dalam proses pembelajaran.

**Kata Kunci:** semantik, istilah kognitif, Weltanschauung Qur'ani, struktur berpikir, Toshihiko Izuts

## Abstract

This study aims to analyze four key cognitive terms in the Qur'an – tafakkur, tadabbur, 'aql, and tażakkur – using Toshihiko Izutsu's semantic approach. The method investigates both the basic and relational meanings of each term to reconstruct the Qur'anic weltanschauung (worldview) within the framework of Islamic epistemology. Qur'anic verses containing these terms were analyzed through

qualitative content analysis. The findings reveal that *tafakkur* and *tadabbur* function as initial cognitive instruments of contemplation, but differ in the object; *tafakkur* deals with empirical phenomena, while *tadabbur* focuses on the Qur'anic text. The term 'aql contributes to understanding complex and abstract causal relations, requiring a foundation of 'ilm (knowledge). Meanwhile, *tażakkur* holds the highest cognitive rank as a spiritual reactivation process, reserved for *ulū al-albāb*. Together, these four terms form an integrated cognitive structure in the Qur'an, encompassing observation, contemplation, reasoning, and spiritual internalization in a systematically and progressively. The findings of this study not only enrich the theoretical discourse on Qur'anic semantics, but also offer practical implications for the development of Islamic education – particularly in the design of curricula, instructional materials, and teacher training programs that foster the integrated cultivation of critical and spiritual thinking skills within the learning process.

**Keywords:** semantics, cognitive terms, Qur'anic Weltanschauung, thinking structure, Toshihiko Izutsu

#### PENDAHULUAN

Al-Qur'an dipahami sebagai kumpulan penjelasan tentang āyāt (tanda-tanda dari Tuhan) yang tercermin dalam teks wahyu, fenomena alam, peristiwa sejarah, dan realitas kemanusiaan. Tanda-tanda ini tidak dimaksudkan untuk diamati secara pasif, melainkan direspons secara aktif melalui proses kognitif. Karena itu, al-Qur'an secara intensif menggunakan berbagai macam kosakata yang merepresentasikan orientasi kognitif dalam merespons āyāt, seperti yasma'ūn (mendengar), yatafakkarūn (berpikir), yatadabbarūn (merenung mendalam), yanzurūn (mengamati), ya'qilūn (menggunakan akal), yatażakkarūn (mengambil pelajaran), yas'alūn (bertanya), yatafaqqahūn (mendalami pemahaman), dan ya'lamūn (mengetahui).¹

Keberagaman istilah dalam al-Qur'an—termasuk istilah-istilah kognitif—bukan sekadar variasi linguistik, melainkan mencerminkan distingsi makna yang presisi. <sup>2</sup> Setiap kata kognitif mengandung nuansa dan fungsi yang spesifik dalam membentuk respons intelektual dan spiritual terhadap *āyāt*, sehingga tidak dapat dipahami sebagai sinonim mutlak.<sup>3</sup> Oleh karena itu, analisis semantik terhadap istilah-istilah tersebut menjadi krusial, karena pemahaman yang hanya bertumpu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mohd Shuhaimi Ishak dan Wan Mazwati Wan Yusoff, "Thinking from the Qur'ānic Perspective," *Al-Shajarah: Journal of the International Institute of Islamic Thought and Civilisation (ISTAC)* 20, no. 1 (2016): 54–57, https://doi.org/10.31436/shajarah.v20i1.324; Mohammad Hashim Kamali, *Reading the Signs: A Qur'anic Perspective on Thinking* (London: The international Institute of Islamic Thought, 2018), 3–5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ghuzayyil Mohammed Al-Otaibi, "Semantic Prosody of Deictic Verbs in the Holy Qur'ān: A Corpus Study," *Humanities and Social Sciences Communications* 12, no. 1 (27 Januari 2025): 2, https://doi.org/10.1057/s41599-024-04208-6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sami K. Al-Khawaldeh dkk., "The Semantic and Contextual Meanings of the Cognitive Words 'Yaqilun, Yatafakarun, Yatadabarun, Yafqahun' in Holy Qur'an," *Theory and Practice in Language Studies* 14, no. 6 (19 Juni 2024): 1847, https://doi.org/10.17507/tpls.1406.25.

pada makna harfiah saja berpotensi menyesatkan dan mengaburkan pesan ilahiyah yang dikandungnya.<sup>4</sup>

Salah satu pendekatan yang relevan dalam studi semantik al-Qur'an adalah pendekatan semantik yang ditawarkan oleh Toshihiko Izutsu. Dalam kerangka berpikirnya, semantik dipahami sebagai studi analitik terhadap istilah-istilah kunci dalam suatu bahasa untuk mencapai pemahaman konseptual atas *weltanschauung* atau pandangan dunia dari orang-orang yang menggunakan bahasa tersebut, tidak hanya sebagai alat untuk berbicara dan berpikir, tetapi yang lebih penting lagi, sebagai alat untuk mengonseptualisasikan dan menafsirkan dunia di sekitar mereka.<sup>5</sup> Analisis ini tidak hanya memetakan makna dasar atau etimologi, tetapi juga makna relasional yang muncul dari hubungan suatu istilah kunci dengan jaringan konsep lain.<sup>6</sup> Dalam kajian al-Qur'an, pendekatan semantik semacam ini membuka perspektif baru terhadap teks suci, membantu pembaca memahami pesan ilahi secara lebih utuh, dan menerapkannya secara bermakna dalam kehidupan sehari-hari.<sup>7</sup>

Kajian terhadap istilah-istilah kognitif dalam al-Qur'an telah menjadi perhatian dalam sejumlah penelitian sebelumnya. Saiin dan Karuok mengidentifikasi tiga istilah utama—tażakkur, naẓara, dan tadabbur—sebagai fondasi pembentukan manusia unggul, berdasarkan frekuensi kemunculannya dalam mushaf. Dengan pendekatan deskriptif-interpretatif dan studi pustaka, mereka menganalisis data dari al-Qur'an, tafsir, dan literatur sekunder. Sementara itu, Suntoro dan Sahidin menyusun konsepsi tentang 'aql berdasarkan analisis terhadap 49 ayat yang memuat derivasi 'aqala, dikaji melalui konteks ayat, tafsir, serta pandangan tokoh filsafat dan teologi Islam. Hasilnya menunjukkan bahwa 'aql berfungsi dalam tiga konteks tematik—tanda-tanda alam semesta, kaum penentang Islam, dan al-Qur'an—serta dua ranah teologis, yakni rubūbiyyah dan ulūhiyyah. Meskipun demikian, kajian-kajian tersebut belum menelusuri makna mendalam

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sansyzbay Chukhanov dan Nurlan Kairbekov, "The Importance of a Semantic Approach in Understanding the Texts of the Holy Quran and Sunnah," *Pharos Journal of Theology*, no. 105(3) (Juni 2024): 3, https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.36.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Toshihiko Izutsu, *God and Man in the Qur'an: Semantics of the Qur'anic Weltanschaung*, New ed., 2. repr (Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2008), 3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Izutsu, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Muhammad Badrun dkk., "The Significance of The Quranic Language as a Fundamental Concept of Semantics: An Analysis of Toshihiko Izutsu's Thought," *QURANICA - International Journal of Quranic Research* 15, no. 1 (2023): 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Asrizal Saiin dan Mohamad Karuok, "The Concept of Sense in the Qur'an: Tazakkur, Nazara, and Tadabbur as the Basic Human Potential Towards a Superior Human Being," *QiST: Journal of Quran and Tafseer Studies* 2, no. 1 (26 Desember 2022): 44–62, https://doi.org/10.23917/qist.v2i1.1288.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Adib Fattah Suntoro dan Amir Sahidin, "The Concept of 'Aqal in the Al-Qur'an," *Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam* 5, no. 2 (3 Agustus 2021): 245, https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v5i2.6312.

secara semantik, khususnya dalam kerangka semantik relasional yang ditawarkan oleh Izutsu.

Kajian lebih mutakhir oleh Al-Khawaldeh dkk. menggunakan pendekatan semantik Toshihiko Izutsu untuk menganalisis empat kata kognitif utama — yaʻqilūn, yatafakkarūn, yatadabbarūn, dan yafqahūn — melalui teknik analisis sintagmatik dan paradigmatik. <sup>10</sup> Meski berhasil mengungkap perbedaan makna dan tingkat kemampuan kognitif antar kata, analisisnya masih bersifat deskriptif individual dan belum membangun pemetaan relasional antaristilah secara sistematis. Selain itu, penelitian tersebut belum merumuskan weltanschauung (pandangan dunia) Qur'ani yang terstruktur dari jejaring makna kata-kata kognitif tersebut — suatu tujuan sentral dalam pendekatan semantik Izutsu. Dengan demikian, terdapat ruang penelitian yang signifikan untuk mengembangkan analisis relasional antar istilah kognitif al-Qur'an guna merekonstruksi sistem makna dan pandangan dunia Qur'ani dalam ranah epistemologi Islam.

Untuk mengisi kesenjangan tersebut, penelitian ini menganalisis istilah kognitif dalam al-Qur'an dengan menggunakan pendekatan semantik yang ditawarkan oleh Toshihiko Izutsu. Pendekatan ini menekankan pentingnya dua level makna: makna dasar (basic meaning) yang melekat pada suatu kata, dan makna relasional (relational meaning) yang terbentuk dari relasi kata tersebut dalam jaringan semantik al-Qur'an.

Fokus penelitian diarahkan pada empat istilah kognitif yang saling berkaitan, yaitu tafakkur, 'aql, tażakkur, dan tadabbur. Ketiga istilah pertama — tafakkur, 'aql, dan tażakkur — menarik untuk dianalisis karena kerap muncul secara berurutan dalam ayat-ayat yang berdekatan pada beberapa surah, seperti QS. ar-Ra'd [13]: 3–4, QS. an-Naḥl [16]: 67–69, dan QS. Yunus [10]: 11–13. Pola kemunculan ini mengindikasi-kan adanya relasi struktural dalam penyampaian pesan Qur'ani. Sementara itu, tadabbur disertakan karena secara konseptual memiliki kedekatan makna dengan tafakkur, sebagaimana diuraikan oleh al-Jurjānī. 11

Dengan mengkaji istilah-istilah tersebut secara semantik, penelitian ini bertujuan untuk mengungkap *weltanschauung* atau pandangan dunia Qur'ani tentang proses berpikir dan pengolahan makna, serta merumuskan struktur kognitif yang dibangun oleh al-Qur'an dalam membentuk respons intelektual dan spiritual manusia terhadap  $\bar{a}y\bar{a}t$ . Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mengisi celah metodologis dari kajian-kajian sebelumnya, tetapi juga menawarkan kontribusi

<sup>11</sup> 'Alī ibn Muḥammad ibn 'Alī al-Zayn al-Sharīf al-Jurjānī, *at-Ta 'rīfāt* (Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyyah, 2020), 58.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Al-Khawaldeh dkk., "The Semantic and Contextual Meanings of the Cognitive Words "yaqilu."

konseptual dalam pemetaan struktur berpikir Qur'ani melalui perangkat semantik kunci yang bersifat teosentris dan transendental.

#### **METODE PENELITIAN**

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis isi (content analysis). Sumber data utama terdiri atas ayat-ayat al-Qur'an yang memuat istilah tafakkur, tadabbur, 'aql, dan tażakkur, serta didukung oleh data sekunder berupa kamus-kamus Arab (mu'jam), kitab-kitab tafsir, dan hasil penelitian terdahulu. Proses analisis dilakukan melalui tahapan pengelompokan data, identifikasi pola dan tema, serta interpretasi makna berdasarkan konteks ayat.<sup>12</sup> Pendekatan semantik yang digunakan dalam penelitian ini merujuk pada metode Toshihiko Izutsu, yang terdiri atas tiga tahapan utama: (1) identifikasi makna dasar (basic meaning), (2) analisis makna relasional (relational meaning), dan (3) rekonstruksi Weltanschauung atau pandangan dunia Qur'ani. Makna dasar mengacu pada arti leksikal yang melekat secara inheren pada suatu kata dan bersifat relatif stabil lintas konteks. Adapun makna relasional bersifat konotatif, yakni makna yang terbentuk dari posisi suatu kata dalam medan makna tertentu serta dari keterkaitannya dengan istilah-istilah kunci lain dalam sistem semantik al-Qur'an.<sup>13</sup>

## HASIL DAN PEMBAHASAN

## Analisis Semantik Tafakkur

#### 1. Makna Dasar

Istilah tafakkur berasal dari akar triliteral  $fa-k\bar{a}f-r\bar{a}'$  (ف-ك-ن), dan memiliki bentuk asal fakara: al-fikr yang berarti "mengerahkan pikiran terhadap sesuatu". <sup>14</sup> Kemudian mengalami proses afiksasi berupa penambahan huruf  $t\bar{a}'$  (ت) di awal dan penggandaan huruf  $k\bar{a}f$  (ك), membentuk verba tafakkara-yatafakkaru (تَفَعِّرُ - يَتَفَكِّرُ - يَتَفَكِرُ - يَتَفَكِّرُ - يَتَفَكِرُ - يَتَفَكِرُ - يَتَفَكِّرُ - يَتَفَكِرُ - يَتَفَكِرُ - يَتَفَكِرُ - يَتَفَكِّرُ - يَتَفَكِّرُ - يَتَفَكِّرُ - يَتَفَكِّرُ - يَتَفَكِّرُ - يَتَفَكِّرُ - يَتَفَكِرُ - يَتَفَكِّرُ - يَتَفَكِرُ - يَتَفَكِرُ - يَتَفَكِّرُ - يَتَفَكُرُ - يَتَفَكِّرُ - يَتَفَكِّرُ - يَتَفَكِّرُ - يَتَفَكِّرُ - يَتَفْعَلِي اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ ا

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Heidi Julien, "Content Analysis," dalam *The Sage Encyclopedia of Qualitative Research Methods*, ed. oleh Lisa M. Given (Los Angeles (Calif.): Sage, 2008), 120–21.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Izutsu, God and Man in the Koran, 12-13.

 $<sup>^{14}</sup>$  Muḥammad ibn Mukarram ibn 'Alī Ibn Manzūr, Lisān al-'Arab (Cairo: Dār al-Ma'ārif, t.t.), 3451.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Kifah bint Kamel Abu Hannoud, "Educational Implications Deduced from the Usage of Rhetorical Devices in the Qur'an: The Story of Prophet Zakariyyā in the Chapter of Āl 'Imrān as a Case Study," *Turkish Online Journal of Qualitative Inquiry (TOJQI)* 12, no. 10 (2021): 301; Muḥammad Fāḍil as-Sāmurrā *`ī, Aṣ-Ṣarf al-'Arabī Aḥkām wa Ma'ānin* (Beirut: Dār Ibni Katīr, 2013), 32; Musawar, *Belajar Mudah Ilmu Sharaf Dengan Matan Al-Bina' Wa Al-Asas*, ed. oleh Jumarim (Mataram: Sanabil, 2019), 93.

"menggunakan pikiran", tetapi mencakup ta'ammul (تَأَمُّـٰل $^{16}$ —yakni "memikirkan secara mendalam suatu objek dan mengulang-ulang pertimbangan atau tinjauannya". $^{17}$ 

## 2. Makna Relasional

Dalam al-Qur'an, *tafakkur* kerap dikaitkan dengan *āyāt* sebagai objeknya. *Āyāt* merupakan tanda-tanda kekuasaan Allah (*God's signs*) di alam semesta yang sebagian besar berisi petunjuk tentang tujuan ilahi di semua lapisan ciptaan-Nya.<sup>18</sup> Ketika berhubungan dengan *tafakkur*, *āyāt* dalam al-Qur'an mengacu pada berbagai konteks tematik yang menjadi objek perenungan. Misalnya, dalam Q.S. al-Baqarah [2]: 219, *āyāt* merujuk pada penjelasan hukum khamar dan judi secara implisit melalui perbandingan antara manfaat dan dosanya. Dalam Q.S. al-Baqarah [2]: 266, *āyāt* disampaikan dalam bentuk perumpamaan atau analogi untuk menjelaskan konsekuensi dari amal yang tidak disertai keikhlasan. Bentuk *āyāt* berupa perumpamaan juga tampak dalam Q.S. Yūnus [10]: 24, yang mengilustrasikan kefanaan kehidupan dunia.

Dalam konteks ini, *tafakkur* tidak sekadar proses berpikir, melainkan perenungan intensif terhadap *āyāt*, yang berupa perbandingan, perumpamaan, serta berbagai alternatif atau pilihan hidup agar manusia mampu memilih jalan yang benar, sehingga terhindar dari azab, dan meraih keselamatan dunia dan akhirat.<sup>19</sup> Hal ini juga tercermin dalam Q.S. al-An'ām [6]:50, di mana aktivitas *tafakkur* diarahkan untuk memahami perbedaan antara orang-orang yang tersesat, mengingkari, dan mendustakan *āyāt* Allah—yang tidak mampu memahami dalil—dengan orang-orang beriman yang memiliki kemampuan membedakan kebenaran secara jernih. Perbedaan ini diekspresikan secara retoris melalui perumpamaan antara orang buta (*a'mā*) dan orang yang tajam penglihatannya (*baṣīr*), yang seharusnya menjadi objek perenungan bagi kaum musyrik.<sup>20</sup>

Di samping itu, istilah *āyāt* juga hadir dalam konteks fenomena alam (Q.S. ar-Ra'd [13]: 3; an-Naḥl [16]: 11, 69; al-Jātsiyah [45]: 13), fenomena sosial (Q.S. ar-Rūm [30]: 21), dan fenomena keseharian yang sering kali luput dari kesadaran manusia (Q.S. az-Zumar [39]: 42). Di sini *tafakkur* berfungsi sebagai sarana kontemplatif

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Abū Naṣr Ismāʿīl ibn Ḥammād al-Fārābī al-Jawharī, aṣ-Ṣiḥāḥ: Tāj al-Lughah wa Ṣiḥāḥ al-ʿArabiyyah (Cairo: Dār al-Ḥadīṣ, 2009), 896; Louis Maʿluf dan Bernard Tottel, al-Munjid fī al-Lughah wa-al-Aʿlām, 50 ed. (Beirut: Dār al-Mashriq S.A.R.L., 2019), 591.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Almaany.com, "تأمـل" Almaany Arabic-Arabic Dictionary, diakses 12 Mei 2025, https://www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/تأمل/.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Kamali, Reading the Signs, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Muḥammad al-Hilāl, *Tafsīr al-Qur'ān al-Tharī al-Jāmi' fi al-I'jāz al-Bayānī wa al-Lughawī wa al-'Ilmī*, 1st ed. (Damascus: Dār al-Mi'rāj, 2022), https://tafsiralthary.com.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Muḥammad al-Ṭāhir Ibn ʿĀshūr, *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*, vol. 7 (Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984), 234; al-Hilāl, *Tafsīr al-Qur'ān al-Tharī al-Jāmi' fī al-I'jāz al-Bayānī wa al-Lughawī wa al-'Ilmī*.

untuk menyadari *āyāt* yang berupa penciptaan langit dan bumi, penciptaan manusia, hewan, tumbuhan, dan seluruh aspek dalam kehidupan dunia yang mengarahkan pada pengakuan terhadap keberadaan Tuhan, keesaan, kebesaran, dan kekuasaan-Nya.<sup>21</sup>

Lebih jauh lagi, dalam Q.S. an-Naḥl [16]: 44, aktivitas tafakkur dikaitkan dengan al-Qur'an, yang dalam ayat tersebut disebut sebagai aż-żikr. Istilah aż-żikr merujuk pada wahyu yang diturunkan agar dibaca dan diulang-ulang oleh manusia, dengan tujuan agar mereka senantiasa mengingat, memahami, dan mengambil pelajaran dari kandungannya. 22 Menurut Ibn 'Āshūr, makna tafakkur dalam ayat ini mengandung dua kemungkinan. Pertama, bermakna merenungkan makna-makna yang terkandung dalam al-Qur'an serta memahami faidah-faidahnya. Kedua, memikirkan dan merenungkan penjelasan Nabi Muhammad saw. mengenai makna ayat-ayat al-Qur'an dan memahaminya. 23 Sementara itu, menurut al-Hilāl, tafakkur dalam konteks ini berarti memperhatikan bukti-bukti dan dalil-dalil yang ada, sehingga seseorang dapat sampai pada kesimpulan bahwa Nabi Muhammad saw. adalah benar dan al-Qur'an adalah kebenaran, lalu beriman kepadanya. 24

Selain itu, dalam Q.S. al-A'rāf [7]:176, aktivitas tafakkur dikaitkan dengan algaṣaṣ (kisah). Dalam konteks ini, tafakkur bermakna merenungkan peristiwaperistiwa yang menimpa umat terdahulu untuk kemudian mengambil pelajaran darinya. Sementara itu, pada Q.S. ar-Rūm [30]:8, tafakkur memiliki objek yang berbeda, yakni al-nafs, yang dapat dipahami sebagai aspek batiniah manusia atau keseluruhan entitas dirinya.<sup>25</sup> Ayat ini menggambarkan tafakkur sebagai aktivitas perenungan terhadap perjalanan eksistensial manusia – dari kelahiran, pertumbuhan, hingga kematian – yang bertujuan menumbuhkan kesadaran bahwa Allah yang berkuasa menciptakan manusia, tentu juga berkuasa untuk membangkitkannya kembali pada hari al-ba'ts (kebangkitan). Adapun pada Q.S. al-Hasyr [59]:21, tafakkur berkaitan dengan al-amtāl (permisalan), sebagaimana telah dibahas pada bagian sebelumnya.

Jika dicermati, aktivitas *tafakkur* dalam al-Qur'an berfungsi sebagai sarana untuk memperoleh pemahaman yang benar, yang pada gilirannya menuntun manusia kepada keimanan, ketakwaan, dan amal saleh, serta pilihan hidup yang lurus. Tujuan ini selaras dengan pandangan Ibn 'Āshūr, yang mendefinisikan *tafakkur* sebagai perjalanan akal dalam rangka memperoleh pengetahuan yang

<sup>24</sup> al-Hilāl, Tafsīr al-Qur'ān al-Tharī al-Jāmi' fī al-I'jāz al-Bayānī wa al-Lughawī wa al-'Ilmī.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> al-Hilāl, Tafsīr al-Qur'ān al-Tharī al-Jāmi' fi al-I'jāz al-Bayānī wa al-Lughawī wa al-'Ilmī.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ibn 'Āshūr, *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*, 1984, 7:163.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ibn 'Āshūr, 7:164.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Muḥammad al-Ṭāhir Ibn ʿĀshūr, *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*, vol. 21 (Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984), 51.

benar. <sup>26</sup> Pengetahuan tersebut diperoleh melalui proses kontemplatif terhadap sesuatu yang tampak jelas secara inderawi, atau dapat dibayangkan dalam benak. Hal ini sejalan dengan penelitian sebelumnya yang menyimpulkan bahwa *tafakkur* merupakan bentuk penalaran terhadap objek-objek yang dapat dirasakan secara inderawi. <sup>27</sup> Lebih lanjut, al-Aṣfahānī memperluas pemahaman ini dengan menekankan bahwa *tafakkur* ditujukan pada objek yang memungkinkan untuk divisualisasikan dalam hati, <sup>28</sup> sehingga tidak terbatas pada yang terindra, tetapi juga mencakup hal-hal yang dapat dibayangkan secara mental, seperti kisah umat terdahulu, perbandingan, dan analogi.

## Analisis Semantik Tadabbur

## 1. Makna Dasar

## 2. Makna Relasional

Di dalam al-Qur'an, bentuk verba yang terkait dengan *tadabbur* muncul dalam dua varian morfologis, yaitu *yaddabbaru* dan *yatadabbaru*. Perbedaan keduanya tidak hanya terletak pada struktur fonologis, tetapi juga menunjukkan nuansa makna yang berbeda. Bentuk *yaddabbaru* mengindikasikan kedalaman dan intensitas dalam perenungan dengan proses yang singkat. Sementara itu, bentuk *yatadabbaru* mencerminkan proses *tadabbur* yang memerlukan waktu yang lebih panjang.<sup>32</sup>

Dalam al-Qur'an, verba *yatadabbaru* secara spesifik dikaitkan dengan al-Qur'an sebagai objek perenungan, sebagaimana terlihat dalam Q.S. an-Nisā' [4]: 82 dan Muḥammad [47]: 24. Sementara itu, bentuk *yaddabbaru* muncul dalam konteks yang mengaitkannya dengan *al-qawl*, yang ditafsirkan sebagai al-Qur'an dan *āyātihi* 

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Ibn 'Āshūr, *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*, 1984, 7:244.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Al-Khawaldeh dkk., "The Semantic and Contextual Meanings of the Cognitive Words "yqilu," 1847.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Abū al-Qāsim al-Ḥusayn ibn Muḥammad al-Aṣfahānī, al-Mufradāt fī Gharīb al-Qurʾān (Makkah al-Mukarramah: Maktabat Nizār Muṣṭafā al-Bāz, t.t.), 496–97.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Ibn Manzūr, Lisān al- 'Arab, 1317.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Nāṣir ibn 'Abd al-Sayyid ibn 'Alī al-Maṭrazī, *al-Mughrib fī Tartīb al-Mu 'rab* (Beirut: Dār al-Kitāb al-'Arabī, t.t.), 160; Ibn Manẓūr, *Lisān al-'Arab*, 1321.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Ibn 'Āshūr, *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*, 1984.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> al-Hilāl, Tafsīr al-Qur'ān al-Tharī al-Jāmi' fi al-I'jāz al-Bayānī wa al-Lughawī wa al-'Ilmī.

atau *āyāti al-kitāb* (ayat-ayat Kitab atau al-Qur'an), sebagaimana terdapat dalam Q.S. al-Mu'minūn [23]: 68 dan Ṣād [38]: 29.<sup>33</sup>

Hal ini menunjukkan bahwa *tadabbur* memiliki dua kemungkinan makna.<sup>34</sup> Pertama, *tadabbur* berarti merenungi makna yang tersirat di balik rincian ayat-ayat al-Qur'an, yaitu memperhatikan petunjuk-petunjuk atau pesan-pesan khusus yang terkandung dalam setiap ayat, seperti petunjuk hukum, etika, dan nilai spiritual. Dalam hal ini, kata yang digunakan adalah *yaddabbaru*, karena membutuhkan waktu yang lebih singkat. Kedua, *tadabbur* dapat dimaknai sebagai perenungan terhadap keseluruhan pesan al-Qur'an secara utuh, termasuk keindahan bahasa dan susunan *balāghah*-nya, yang menjadi bukti bahwa al-Qur'an benar-benar berasal dari Allah dan disampaikan oleh Rasul yang benar. Kata yang digunakan dalam konteks ini adalah *yatadabbaru*, karena membutuhkan waktu yang lebih lama.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa *tadabbur* merupakan proses perenungan yang mendalam untuk menggali dan memahami makna tersembunyi serta hikmah di balik ayat-ayat al-Qur'an atau al-Qur'an secara keseluruhan, baik yang bersifat *zāhir* (eksplisit) maupun *bāṭin* (implisit). <sup>35</sup> Sejalan dengan hasil penelitian sebelumnya, *tadabbur* terhadap al-Qur'an dimaknai sebagai upaya merenungkan ayat-ayat untuk memahami kandungan maknanya secara menyeluruh dan mengamalkannya dalam kehidupan. <sup>36</sup> Ibn 'Āshūr menambahkan bahwa aktivitas *tadabbur* hanya layak dilakukan terhadap ungkapan-ungkapan yang ringkas namun sarat makna, yaitu perkataan yang mengandung keluasan makna dalam bentuk yang singkat, seperti ayat-ayat al-Qur'an. <sup>37</sup>

# Analisis Semantik 'Aql

#### 1. Makna Dasar

Dalam penelitian ini, istilah 'aql tidak dibahas sebagai entitas atau organ berpikir (akal), melainkan memaknainya sebagai salah satu bentuk aktivitas berpikir rasional. Mengingat kajian ini merupakan analisis semantik, penggunaan istilah 'aql merujuk pada bentuk nomina hasil derivasi dari verba 'aqala–ya'qilu sebagaimana ditemukan dalam al-Qur'an.

Kata 'aql berasal dari akar kata 'ayn-qāf-lām (ع-ق-ك). Secara etimologis, 'aql pada dasarnya berarti al-imsāk wa al-istimsāk ("menahan" atau "mengendalikan").<sup>38</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Jalāl al-Dīn Muḥammad bin Aḥmad al-Maḥallī dan Jalāl al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān bin Abī Bakr al-Suyūṭī, *Tafsīr al-Jalālayn* (Cairo: Dār al-Ghad al-Jadīd, 2014), 346.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Muḥammad al-Ṭāhir Ibn ʿĀshūr, *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*, vol. 5 (Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984), 137.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> al-Hilāl, Tafsīr al-Qur'ān al-Tharī al-Jāmi' fī al-I'jāz al-Bayānī wa al-Lughawī wa al-'Ilmī.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Saiin dan Karuok, "THE CONCEPT OF SENSE IN THE QUR'AN," 58.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Muḥammad al-Ṭāhir Ibn ʿĀshūr, *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*, vol. 23 (Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984), 252.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> al-Aşfahānī, al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur'ān, 445.

Makna 'aql kemudian berkembang menjadi "daya yang menahan seseorang dari ucapan dan perbuatan tercela". Definisi ini biasanya digunakan untuk menyebut sesuatu yang disebut "akal". Selain itu, 'aql juga menunjukkan kondisi seseorang yang terkendali (berhenti) dari kebiasaan yang sebelumnya dilakukan.<sup>39</sup>

Selanjutnya, dalam penggunaannya yang lebih luas, kata verba dari 'aql, yaitu 'aqala-ya'qilu memiliki makna "menyadari", atau "memahami dan mempertimbangkan". <sup>40</sup> Makna ini menunjukkan bahwa 'aql tidak lagi sekadar dipahami sebagai kekuatan penahan moral, tetapi juga sebagai instrumen intelektual. Bahkan menurut al-Zabīdī, yang mengutip dari kitab al-Muḥkam, 'aql dimaknai dengan "mengetahui tentang sesuatu beserta sifat-sifatnya, seperti baik-buruknya atau kelebihan dan kekurangannya". <sup>41</sup> Kendati definisi ini lebih sering digunakan dalam ilmu logika atau filsafat, dan bukan rujukan utama ahli bahasa, ini menunjukkan bahwa 'aql telah berkembang menjadi konsep yang berkaitan dengan cara manusia mengetahui dan memahami realitas.

Pergeseran makna 'aql ini juga tercermin dalam pemilihan antonimnya oleh para leksikograf. Menurut Ibn Manzūr, antonim 'aql adalah al-ḥumq (kebodohan), <sup>42</sup> sedangkan menurut Ibn Fāris dalam *Maqāyīs al-Lughah*, antonimnya adalah *al-jahl* (ketidaktahuan). <sup>43</sup>

Al-Zabīdī mengutip perkataan 'Alī ibn Abī Ṭālib yang menyatakan bahwa 'aql terdiri atas dua jenis: pertama, 'aql maṭbū' (akal bawaan) dan kedua, 'aql masmū' (akal yang diperoleh melalui pembelajaran). Pemaknaan 'aql sebagai "memahami", dengan antonim seperti "bodoh" atau "tidak tahu", merujuk pada jenis 'aql yang kedua. Konsep inilah yang lebih dominan dalam penggunaan kata 'aql dalam al-Qur'an.

#### 2. Makna Relasional

Sama halnya dengan *tafakkur*, istilah 'aql dalam sejumlah ayat al-Qur' an juga dikaitkan dengan āyāt atau āyah sebagai objek kognitif. Menarik untuk dicermati bahwa sebagian āyāt yang menjadi objek 'aql menunjukkan karakteristik yang serupa dengan objek *tafakkur*, yakni berupa tanda-tanda kebesaran Allah yang terhampar di alam semesta.

Namun, jika dicermati lebih mendalam, penggunaan kata *āyāt* yang berkenaan dengan kejadian alam dalam konteks *'aql* berbeda dari penggunaannya dalam konteks *tafakkur*. Objek *'aql* cenderung merujuk pada fenomena alam yang

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Aḥmad ibn Zakarīyā al-Rāzī Ibn Fāris, *Mu ʿjam Maqāyīs al-Lughah*, vol. 4 (Damascus: Dār al-Fikr, 1979), 69.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Ma'luf dan Tottel, al-Munjid fi al-Lughah wa-al-A'lām, 520.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Muḥammad ibn Muḥammad ibn ʿAbd al-Razzāq al-Murtaḍā al-Zabīdī, *Tāj al-ʿArūs min Jawāhir al-Qāmūs* (Kuwait: Ṭabʿat al-Kuwayt, t.t.).

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Ibn Manzūr, Lisān al- 'Arab, 3046.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Ibn Fāris, Mu 'jam Magāyīs al-Lughah, 1979, 4:69.

bersifat kompleks dan menuntut pemahaman kausal, bukan sekadar pengamatan inderawi. Misalnya, dalam Q.S. al-Baqarah [2]:164, disebutkan *ikhtilāf al-layl wa al-nahār* (pergantian malam dan siang) sebagai salah satu *āyāt* yang menjadi objek aktivitas 'aql. Sementara itu, dalam Q.S. al-Ra'd [13]:3, muncul ungkapan serupa *yugsyī al-laila al-nahār(a)* (Allah menutupkan malam pada siang), tetapi dalam konteks *tafakkur*.

Ibn 'Āsyūr menjelaskan bahwa penggunaan istilah *ikhtilāf* dalam Q.S. [2]:164 menunjuk pada silih bergantinya *a'rāḍ* (sifat-sifat aksidental) atas *jawhar* (substansi). Penamaan ini menunjukkan kedalaman balaghah al-Qur'an dalam menggambarkan fenomena yang bersifat tidak esensial, melainkan aksidental. Malam dan siang tidak dipahami sebagai entitas yang berdiri sendiri, melainkan sebagai gejala yang silih berganti.<sup>44</sup> Oleh karena itu, pemahaman terhadap *āyāt* seperti ini tidak cukup hanya dengan persepsi inderawi, tetapi memerlukan perenungan dan analisis terhadap hubungan kausal yang mendasarinya.

Sebaliknya, dalam Q.S. al-Ra'd [13]:3, fenomena siang dan malam disandingkan dengan tanda-tanda kebesaran Allah lainnya yang dapat disaksikan oleh manusia di bumi, seperti gunung, sungai, dan tumbuhan. Hal ini menunjukkan bahwa objek *tafakkur* dalam ayat tersebut adalah fenomena alam itu sendiri yang dapat ditangkap secara langsung oleh indera, tanpa menuntut pemahaman yang kompleks mengenai sebab-akibat terjadinya.

Al-Hilāl, ketika menafsirkan Q.S. al-Baqarah [2]:164, menjelaskan bahwa penggunaan frasa *liqawmin yaʻqilūn* (bagi kaum yang berakal/memahami) dipilih karena *āyāt* dalam konteks tersebut tidak secara langsung menunjukkan nilai-nilai Ketuhanan seperti keesaan, kebesaran, kekuasaan, dan kasih sayang Allah, melainkan perlu melalui pengamatan, perenungan, eksperimen, dan penarikan kesimpulan yang pada akhirnya mengantarkan pada pemahaman terhadap kebenaran-kebenaran ilmiah yang membuktikan hal-hal tersebut. <sup>45</sup> Ibn 'Āsyūr menambahkan bahwa 'aql dalam al-Qur'an digunakan untuk menjangkau kebenaran yang tidak bersifat *badīhiyy* (*self-evident*), <sup>46</sup> berbeda dengan *tafakkur* yang lebih berkaitan dengan perenungan terhadap objek-objek yang sudah jelas dan mudah divisualisasikan. Hal ini menggarisbawahi perbedaan mendasar antara fungsi 'aql dan *tafakkur*.

Dalam konteks pengambilan pelajaran dari umat terdahulu, *tafakkur* dan 'aql digunakan untuk pendekatan yang berbeda. *Tafakkur* digunakan untuk merenungkan isi dan mengambil pelajaran dari kisah historis yang disampaikan

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Muḥammad al-Ṭāhir Ibn ʿĀshūr, *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*, vol. 2 (Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984), 79–80.

<sup>45</sup> al-Hilāl, Tafsīr al-Qur'ān al-Tharī al-Jāmi' fī al-I'jāz al-Bayānī wa al-Lughawī wa al-'Ilmī.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Muḥammad al-Ṭāhir Ibn ʿĀshūr, *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*, vol. 14 (Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984), 204.

atau diceritakan, sebagaimana tergambar dalam Q.S. al-Aʻrāf [7]:176. Sementara itu, ʻaql digunakan untuk menyimpulkan pelajaran dari umat masa lampau melalui bukti-bukti peninggalan mereka. Hal ini terlihat dalam Q.S. al-ʻAnkabūt [29]:35, di mana pelajaran dari kisah kaum Luth yang mendapatkan azab dari Allah diambil melalui penalaran terhadap sisa-sisa peninggalan negeri mereka. Hal ini semakin menegaskan perbedaan antara *tafakkur* dan ʻaql sebagaimana telah diuraikan sebelumnya.

Dalam al-Qur'an, terdapat hubungan erat antara konsep 'aql dan tafakkur yang tercermin melalui paralelisme retoris pada sejumlah ayat, seperti dalam Q.S. al-Ḥasyr [59]:21 dan al-'Ankabūt [29]:43. Kedua ayat ini sama-sama menjelaskan permisalan dan mengandung frasa wa tilka al-amṣālu naḍribuhā li al-nāṣi (perumpamaan-perumpamaan itu Kami buat untuk manusia). Namun, kelanjutannya memperlihatkan perbedaan. Pada Q.S. al-Ḥasyr [59]:21, ayat diakhiri dengan laʿallahum yatafakkarūn, yang menggunakan partikel laʿalla—sebuah partikel yang secara leksikal dapat berarti "agar" atau "barangkali".<sup>47</sup> Dalam konteks ayat ini, laʿalla berfungsi sebagai taʿlīl, <sup>48</sup> yakni menunjukkan maksud atau tujuan, sehingga laʿallahum yatafakkarūn memiliki makna "agar mereka berpikir".

Sebaliknya, dalam Q.S. al-'Ankabūt [29]:43, ayat tersebut ditutup dengan frasa wa mā ya'qiluhā illā al-'ālimūn (tidak ada yang memahaminya kecuali orangorang yang berilmu). Struktur mā ... illā merupakan bentuk ḥaṣr (pembatasan), yang menegaskan bahwa tidak semua orang mampu mencapai tingkat 'aql—yakni memahami makna dan pesan terdalam dari permisalan tersebut—kecuali al-'ālimūn, yaitu mereka yang memiliki akal yang matang<sup>49</sup> dan kedalaman ilmu.<sup>50</sup> Dengan demikian, dapat dipahami bahwa permisalan dalam al-Qur'an pertama-tama dimaksudkan untuk menggerakkan proses tafakkur, namun agar mampu mencapai pemahaman yang hakiki ('aql), seseorang harus memiliki fondasi 'ilm yang kuat. Hal ini menunjukkan bahwa tafakkur merupakan jalan awal menuju 'aql, dan 'aql tidak dapat dicapai secara utuh tanpa adanya 'ilm yang memadai.

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa 'aql dalam al-Qur'an berfungsi sebagai instrumen kognitif yang menuntut pemahaman mendalam terhadap āyāt yang tidak bisa dinalar hanya dengan tafakkur. Aktivitas 'aql tidak hanya memerlukan pengamatan, tetapi juga analisis kausal, penarikan kesimpulan,

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Majda Babiker Ahmed Abdelkarim dan Ali Albashir Mohammed Alhaj, "A Study of the Translatability and Untranslatability of Qur'ānic Arabic Particle La ʿalla لَحَلُ in Some Selected Surahs: A Linguistic Perspective," *Journal of Language Teaching and Research* 15, no. 2 (1 Maret 2024): 580, https://doi.org/10.17507/jltr.1502.26.

<sup>48</sup> al-Hilāl, Tafsīr al-Qur'ān al-Tharī al-Jāmi' fī al-I'jāz al-Bayānī wa al-Lughawī wa al-'Ilmī.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Muḥammad al-Ṭāhir Ibn ʿĀshūr, *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*, vol. 20 (Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984), 256.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsîr Al-Mishbâ<u>h</u>*: *Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, Cetakan III, vol. 10 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 501.

dan kedalaman ilmu. Oleh karena itu, 'aql tidak dapat dijalankan secara optimal tanpa fondasi keilmuan yang kuat. Quraisy Shihab menambahkan bahwa akal berfungsi sebagai pengikat dan pengendali diri, yang mencegah seseorang terjerumus ke dalam perbuatan dosa.<sup>51</sup> Hal ini sesuai dengan makna dasarnya, yaitu mengikat atau menahan.

#### Analisis Semantik Tażakkur

## 1. Makna Dasar

Istilah tażakkur berasal dari akar kata  $\dot{z}a$ '- $k\bar{a}f$ - $r\bar{a}$  (زے ), yang secara leksikal berarti "ingat" dan berlawanan makna dengan "lupa." <sup>52</sup> Kata dasarnya adalah  $\dot{z}akara$ , kemudian mengalami proses morfologis berupa afiksasi prefiks  $t\bar{a}$ " (عَلَى ) dan penggandaan huruf tengah ( $k\bar{a}f$ ), membentuk verba  $ta\dot{z}akkara$ - $yata\dot{z}akkaru$  sesuai dengan pola wazan tafa "ala (تَفَعَلُ). Kata ini bermakna mengingat kembali sesuatu yang telah diketahui, menghadirkannya kembali dalam pikiran, serta menjadikannya pelajaran. <sup>53</sup>

## 2. Makna Relasional

Tażakkur tidak dimaknai sebagai proses menghafal, melainkan sebagai proses mengingat kembali atau teringat setelah sebelumnya lupa. Makna ini menunjukkan adanya kondisi lupa atau pengabaian sebelumnya. Hal ini tampak dalam Q.S. al-Nāziʿāt [79]:35, "yawma yatażakkaru al-insānu mā saʿā" (pada hari itu manusia teringat apa yang telah dikerjakannya), yang menunjukkan proses kesadaran retrospektif atas amal perbuatan masa lalu.<sup>54</sup> Namun, ketika istilah tażakkur digunakan dalam konteks āyāt (tanda-tanda dari Allah), ia berfungsi sebagai instrumen untuk mengaktifkan kembali pemahaman terhadap pengetahuan atau petunjuk yang sebelumnya telah disampaikan. Dengan demikian, tażakkur berperan sebagai mekanisme kognitif untuk mengingat dan mengambil pelajaran dari keterangan yang telah diketahui atau diajarkan sebelumnya.<sup>55</sup>

Perbedaan bentuk konjugasi dalam *tażakkur* menunjukkan adanya variasi nuansa dalam intensitas dan mekanisme proses mengingat, meskipun secara hakikat semuanya merujuk pada upaya mengingat kembali sesuatu yang telah diketahui sebelumnya. Bentuk *yatażakkaru* dan *tatażakkaru* digunakan dalam konteks

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsîr Al-Mishbâḥ*: *Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qurʾan*, Cetakan IV, vol. 14 (Jakarta: Lentera Hati, 2005), 352.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Aḥmad ibn Zakarīyā al-Rāzī Ibn Fāris, *Mu jam Maqāyīs al-Lughah*, vol. 2 (Damascus: Dār al-Fikr, 1979), 358.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Aḥmad Mukhtār ʿUmar, *Mu ʿjam al-Lughah al-ʿArabiyyah al-Mu ʿāṣirah*, 1st ed. (Cairo: ʿĀlam al-Kutub, 2008), 814–15.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Muḥammad al-Ṭāhir Ibn ʿĀshūr, *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*, vol. 30 (Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984), 90.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsîr Al-Mishbâ<u>h</u>* : *Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, Cetakan III, vol. 4 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 287.

yang menuntut penggunaan akal secara lebih mendalam serta proses berpikir yang lebih panjang. Misalnya, Q.S. al-Baqarah [2]:221 menggunakan bentuk yatażakkarūn dalam konteks larangan menikahi orang musyrik, dengan disertai perbandingan antara ajakan menuju neraka dan seruan menuju surga serta ampunan-sebuah pengingat berlapis makna yang membutuhkan renungan mendalam. Demikian [14]:24–25 menggunakan permisalan pula, Q.S. Ibrāhīm pohon menyampaikan makna kalimah tayyibah atau tauhid, yakni konsep fundamental yang telah dikenal, tetapi dalam penyampaiannya menuntut penalaran melalui analogi untuk membangkitkan kembali kesadaran nilai tersebut. Q.S. as-Sajdah [32]:4 juga menggunakan bentuk tatażakkarūn dalam konteks penegasan terhadap larangan syirik, bukan melalui pernyataan eksplisit, melainkan dengan mengingatkan bahwa Allah adalah pencipta langit dan bumi-sebuah fakta yang telah diketahui, tetapi sering diabaikan. Karena itu, dibutuhkan tażakkur untuk menghidupkan kembali kesadaran tersebut melalui proses perenungan yang rasional dan bertahap.

Sebaliknya, yażżakkaru dan tażakkaru digunakan dalam konteks perintah atau ajakan yang lebih langsung dan tidak memerlukan proses penalaran yang panjang. Bentuk ini berfungsi untuk mengingatkan kembali sesuatu yang sebelumnya telah diketahui, tetapi mungkin telah dilupakan. Proses pengingatannya berlangsung relatif cepat dan lebih melibatkan kesadaran hati daripada penalaran akal yang mendalam.<sup>56</sup> Misalnya, Q.S. al-Baqarah [2]:267-269 menjelaskan perintah berinfak dengan harta yang baik, disertai kontras antara janji Allah dan bisikan setan, lalu ditutup dengan penyebutan yażżakkarūn, yang menunjukkan bahwa pengingatannya bersifat langsung dan menyentuh kesadaran moral. Q.S. al-An'ām [6]:126 juga menggunakan yażżakkarūn dalam konteks ayat-ayat Allah yang telah dijelaskan secara rinci, sehingga hanya memerlukan pengingatan kembali. Demikian pula, Q.S. an-Naḥl [16]:90 memperlihatkan penggunaan tażakkarūn dalam seruan kepada keadilan, iḥsān, dan larangan terhadap keburukan sosial – nilai-nilai yang sudah dikenal oleh masyarakat. Q.S. al-Mu'minūn [23]:85 menyampaikan bahwa kaum musyrik, ketika ditanya tentang siapa pemilik bumi, akan mengakui bahwa Allah-lah pemiliknya. Ayat ini menekankan bahwa keyakinan tersebut sebenarnya telah ada dalam diri mereka, sehingga yang diperlukan hanyalah pengingatan kembali melalui seruan yang langsung kepada kesadaran mereka. Dalam ayat ini, digunakan lafaz tażakkarūn untuk menandai bahwa proses pengingatan bersifat cepat dan tidak memerlukan penalaran panjang.

Dalam al-Qur'an, konsep *tażakkur* secara konsisten dikaitkan dengan kelompok *ulū al-albāb*, yang digambarkan sebagai sosok yang memadukan

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> al-Hilāl, Tafsīr al-Qur'ān al-Tharī al-Jāmi' fi al-I'jāz al-Bayānī wa al-Lughawī wa al-'Ilmī.

kecerdasan intelektual dan kepekaan hati terdalam (*lubb*) dalam proses berpikir.<sup>57</sup> Penekanan ini diperkuat dengan penggunaan *adawāt al-ḥaṣr* (alat-alat pembatas), seperti *innamā* dan *mā...illā*, yang berfungsi membatasi subjek yang disebut dalam kalimat. Misalnya, dalam frasa *wa mā yażżakkaru illā ulū al-albāb* (tidak ada yang dapat mengambil pelajaran kecuali *ulū al-albāb*) sebagaimana terdapat dalam Q.S. al-Baqarah [2]:269 dan Āli 'Imrān [3]:7, serta *innamā yatażakkaru ulū al-albāb* (hanya *ulū al-albāb* yang dapat mengambil pelajaran) dalam Q.S. ar-Ra'd [13]:19 dan az-Zumar [39]:9. Efek dari struktur ini adalah menegaskan sifat eksklusif dari *tażakkur*—yakni bahwa hanya kelompok tertentu dengan kedalaman intelektual dan spirituallah yang mampu melakukannya. Dengan demikian, *tażakkur* bukan sekadar aktivitas kognitif, tetapi merupakan bentuk perenungan mendalam yang berpijak pada integrasi harmonis antara akal dan hati nurani (*lubb*).

Namun, jika ditelaah lebih mendalam, pembatasan subjek *tażakkur* dalam al-Qur'an tidak hanya ditujukan kepada kelompok *ulū al-albāb*. Dalam Q.S. Ghāfir [40]:13 disebutkan: "wa mā yatażakkaru illā man yunīb" (Dan tidak ada yang dapat mengambil pelajaran kecuali orang-orang yang kembali [kepada Allah]). Kata yunīb berasal dari akar kata ānāba-yunību yang berarti kembali, dan dalam konteks ini bermakna kembali kepada ketaatan atau bertaubat.<sup>58</sup> Al-Hilāl menambahkan bahwa yunīb memiliki makna "cepat dalam kembali kepada Allah atau bertaubat", sehingga makna *inābah* (cepat dalam bertaubat dan kembali kepada Allah) lebih khusus daripada sekadar taubat biasa.<sup>59</sup> Sementara itu, Ibn 'Āsyūr mencatat bahwa pemilihan bentuk verba imperfektif (yunīb), bukan nomina pelaku (munīb), mengisyaratkan bahwa *inābah* dalam konteks ini merujuk pada proses yang terus berlangsung dan senantiasa diperbarui.<sup>60</sup>

Dari dua corak pembatasan yang digunakan al-Qur'an terhadap subjek tażakkur, terlihat bahwa kemampuan untuk mengambil pelajaran tidak dilekatkan pada kapasitas intelektual semata, tetapi juga pada kualitas spiritual yang mendalam. Di satu sisi, penyebutan ulū al-albāb dengan adawāt al-ḥaṣr menunjukkan bahwa hanya mereka yang memiliki kejernihan akal dan kedalaman hati (lubb) yang mampu menunaikan fungsi tażakkur secara utuh. Di sisi lain, Q.S. Ghāfir [40]:13 memperluas cakupan ini dengan menegaskan bahwa tażakkur juga bersifat eksklusif bagi mereka yang terus-menerus kembali kepada Allah (yunīb), yakni orang-orang yang memiliki orientasi spiritual yang aktif dan berkelanjutan. Perbedaan

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Eko Zulfikar, "Makna ūlū al-Albāb dalam al-Qur'an: Analisis Semantik Toshihiko Izutsu", *Jurnal Theologia* 29, no. 1 (2018): 109.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Muḥammad ibn Jarīr al-Ṭabarī, *Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾwīl Āy al-Qurʾān*, vol. 21 (Makkah al-Mukarramah: Dār al-Tarbiyah wa al-Turāth, t.t.), 362; Ibn Manzūr, *Lisān al-ʿArab*, 4569.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> al-Hilāl, Tafsīr al-Qur'ān al-Tharī al-Jāmi' fī al-I'jāz al-Bayānī wa al-Lughawī wa al-'Ilmī.

<sup>60</sup> Muḥammad al-Ṭāhir Ibn ʿĀshūr, *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*, vol. 24 (Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984), 103.

redaksional ini dapat dipahami sebagai penegasan bahwa *tażakkur* menuntut keterpaduan antara intelektualitas reflektif dan kesadaran spiritual yang dinamis. Dengan demikian, *tażakkur* dapat dipahami sebagai proses internalisasi nilai, yakni dengan menghadirkan kembali pelajaran yang telah diketahui sebelumnya yang melibatkan integrasi kejernihan akal, ketulusan hati terdalam (*lubb*), dan kesadaran untuk senantiasa kembali kepada Allah.

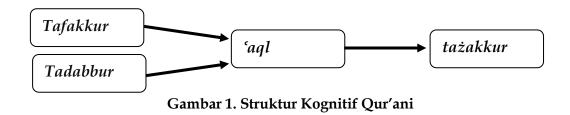
# Struktur Kognitif dan Weltanschauung Semantik Qur'ani

# 1. Struktur Kognitif Qur'ani

Hasil analisis semantik empat istilah kognitif utama dalam al-Qur'an—tafakkur, tadabbur, 'aql, dan tażakkur—menunjukkan bahwa keempat istilah tersebut tidak berdiri sendiri, melainkan membentuk jaringan konseptual yang terjalin erat dan saling melengkapi dalam membangun pola pikir Qur'ani. Hubungan antarelemen ini memperlihatkan bahwa proses kognitif dalam al-Qur'an berlangsung secara terpadu, tidak terpisah-pisah, dan bergerak secara bertahap serta saling memperkuat.

Urutan proses ini dimulai dari *tafakkur* sebagai gerbang awal yang membangun sensitivitas kognitif melalui pengamatan dan refleksi atas tanda-tanda Tuhan di alam semesta. Sementara itu, *tadabbur* berjalan beriringan dengan proses ini, tetapi diarahkan khusus pada pendalaman makna serta pemahaman mendalam terhadap wahyu Ilahi. Berikutnya, *'aql* berperan sebagai instrumen penalaran logis, yang mengintegrasikan hasil perenungan *tafakkur* dan *tadabbur* tersebut dalam bentuk argumentasi rasional yang koheren. Seluruh rangkaian ini berpuncak pada *tażakkur*, yaitu internalisasi makna ke dalam kesadaran spiritual yang membimbing perilaku manusia.

Jika diperhatikan secara menyeluruh, keempat istilah kognitif yang digunakan al-Qur'an—yaitu tafakkur, tadabbur, 'aql, dan tażakkur—membentuk suatu skema kognitif yang bertingkat dan terintegrasi. Sebagaimana divisualisasikan pada Gambar 1, proses ini dimulai dari pengamatan terhadap realitas konkret melalui tafakkur, atau dengan perenungan mendalam terhadap wahyu melalui tadabbur, kemudian dianalisis secara rasional oleh 'aql untuk mencapai pemahaman esensial, dan diakhiri dengan tażakkur sebagai bentuk pengaktifan kembali kesadaran spiritual terhadap kebenaran yang telah diketahui. Keempat instrumen ini saling berkelindan dan membentuk skema berpikir Qur'ani yang bertingkat—dimulai dari pengamatan, kontemplasi, penalaran, hingga internalisasi—yang menuntut keterpaduan antara kecerdasan intelektual dan kejernihan spiritual.



# 2. Rekonstruksi Weltanschauung Qur'ani

Al-Qur'an adalah kumpulan  $\bar{a}y\bar{a}t$  (tanda-tanda) dari Allah yang menyingkapkan kebenaran, baik melalui fenomena alam, peristiwa sejarah, realitas kemanusiaan, maupun wahyu itu sendiri.<sup>61</sup> Dalam menuntun pembacanya untuk menempuh jalan pencarian makna, al-Qur'an mengarahkan manusia agar memanfaatkan beragam instrumen kognitif sesuai karakter dan kedalaman  $\bar{a}yat$  yang dihadapi—yaitu tafakkur, tadabbur, 'aql, dan tażakkur.

Instrumen pertama adalah *tadabbur*. *Tadabbur* merupakan proses perenungan yang mendalam untuk mengungkap makna tersembunyi, hikmah, serta hukumhukum yang terkandung dalam al-Qur'an, baik secara keseluruhan maupun dalam ayat-ayat yang berdiri sendiri. Aktivitas ini tidak hanya sekadar menghasilkan pemahaman intelektual, tetapi juga mendorong internalisasi dan pengamalan nilainilai ilahiah dalam kehidupan nyata.

Instrumen kedua adalah *tafakkur*. *Tafakkur* merujuk pada aktivitas memperhatikan secara seksama, memikirkan, dan merenungkan *āyāt* yang bersifat *badīhiyyah* (self-evident) atau *ṣaṭḥiyyah* (permukaan), yakni tanda-tanda Tuhan yang dapat disaksikan secara langsung atau divisualisasikan secara mental. Contohnya meliputi fenomena alam seperti turunnya hujan, serta keberadaan berbagai jenis tumbuhan dan hewan di bumi, juga terjadinya siang dan malam. Melalui proses *tafakkur*, manusia didorong untuk memperoleh pengetahuan yang bersumber dari kontemplasi terhadap realitas konkret atau bisa dibayangkan. Hal ini mendorong rasa takut, cinta, dan hormat kepada Allah, serta menimbulkan kerendahan hati di hadapan-Nya.<sup>62</sup>

Instrumen ketiga adalah 'aql. 'Aql berperan dalam menjangkau objek-objek yang bersifat abstrak, kompleks, dan kausal, yang tidak dapat sepenuhnya dipahami melalui tafakkur dan tadabbur semata. 'Aql merupakan kelanjutan dari kedua proses sebelumnya. Jika Tafakkur berfungsi sebagai aktivitas kontemplatif

\_

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Kamali, *Reading the Signs*, 3–4.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Khusnul Khotimah, Ussisa 'Alat Taqwa, dan Shofiyyah Hanim, "Tafakkur on Malik Badri's View," *Tasfiyah*: *Jurnal Pemikiran Islam* 7, no. 2 (19 September 2023): 334, https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v7i2.10495.

yang menghasilkan pengetahuan melalui perenungan terhadap realitas, <sup>63</sup> dan *tadabbur* melalui perenungan terhadap teks al-Qur'an, maka 'aql bertindak sebagai instrumen rasional yang memproses dan menalar pengetahuan tersebut secara sistematis. <sup>64</sup> Oleh karena itu, aktivitas 'aql tidak dapat dipisahkan dari 'ilm (pengetahuan), <sup>65</sup> baik yang bersifat empiris seperti astronomi, geografi, dan sejarah, <sup>66</sup> maupun pengetahuan keagamaan yang mencakup pemahaman tentang Allah, agama-Nya, kitab-Nya, serta hukum dan syariat-Nya. <sup>67</sup> Dengan demikian, 'aql mampu mendorong pencapaian pemahaman esensial yang lebih mendalam terhadap hakikat sesuatu. Akhirnya, 'aql menjadi instrumen rasional untuk menyingkap kebenaran hakiki yang dengannya seseorang dapat terhalang dari kesesatan, kemaksiatan, dan kekufuran. <sup>68</sup>

Instrumen selanjutnya adalah *tażakkur*. Aktivitas ini merupakan bentuk internalisasi terhadap kebenaran yang sebelumnya telah diungkap oleh instrumeninstrumen lain. *Tażakkur* merupakan proses pengaktifan kembali kesadaran terhadap nilai-nilai kebenaran yang telah diketahui sebelumnya. *Tażakkur* bukan sekadar proses kognitif untuk mengingat kembali informasi yang telah diketahui, melainkan mencakup dimensi spiritual yang mendalam, yaitu kesiapan untuk senantiasa kembali kepada Allah dan memperbarui ketaatan kepada-Nya (inābah). Aktivitas ini hanya dapat dilakukan oleh *ulū al-albāb*, yaitu mereka yang memiliki ketajaman intuisi dan intelektual<sup>69</sup> dengan kemampuan mengintegrasikan akal dan *lubb*—hati yang paling dalam dan murni—dalam proses perenungan.

#### **PENUTUP**

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis empat istilah kognitif utama dalam al-Qur'an—*tafakkur*, *tadabbur*, 'aql, dan *tażakkur*—dengan analisis pendekatan semantik Toshihiko Izutsu. Melalui analisis makna dasar dan relasional, ditemukan bahwa keempat istilah tersebut membentuk suatu skema kognitif Qur'ani yang bertingkat dan saling terhubung.

65 Lihat Q.S. al-'Ankabūt [29]:43

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Nor Hanani Ismail dkk., "Higher Order Thinking Skills (HOTS): An Analysis Based on Surah Al-Hajj Verse 46," *Journal of Language and Linguistic Studies* 17, no. 1 (30 Maret 2021): 472, https://doi.org/10.52462/jlls.30.

<sup>64</sup> Hanani Ismail dkk., 472.

<sup>66</sup> Ibn 'Āshūr, Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, 1984, 2:84.

<sup>67</sup> al-Hilāl, Tafsīr al-Qur'ān al-Tharī al-Jāmi' fī al-I'jāz al-Bayānī wa al-Lughawī wa al-'Ilmī.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Adib Fattah Suntoro dan Amir Sahidin, "The Concept of 'Aqal in the Al-Qur'an," *Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam* 5, no. 2 (3 Agustus 2021): 256–57, https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v5i2.6312.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Ahmad Bastari, "Pesan-Pesan Al-Qur'an untuk Ulul Albab: Studi Tematik dengan Pendekatan *Munasabah,*" *Jurnal Semiotika-Q: Kajian Ilmu al-Quran dan Tafsir* 4, no. 2 (1 September 2024): 590, https://doi.org/10.19109/jsq.v4i2.24480.

Tafakkur dan tadabbur berada pada tingkat kognitif awal sebagai aktivitas pengamatan dan kontemplasi. Meskipun setara dari segi kedalaman berpikir, keduanya berbeda dari sisi objek: tafakkur mengarahkan perenungan terhadap āyāt yang bersifat empirik dan bisa divisualisasikan, sementara tadabbur berfokus pada perenungan terhadap kandungan teks al-Qur'an. Selanjutnya, 'aql menempati peran sebagai instrumen rasional yang memungkinkan manusia memahami hubungan kausal dan makna yang lebih abstrak serta kompleks. Adapun tażakkur merupakan proses internalisasi akhir yang mengaktifkan kembali kesadaran spiritual terhadap kebenaran, dan hanya dapat dilakukan oleh sosok yang memiliki integritas intelektual dan ketajaman hati terdalam (lubb), yaitu ulū al-albāb.

Dengan demikian, hasil penelitian ini merumuskan bahwa al-Qur'an tidak sekadar menyodorkan anjuran berpikir, tetapi menyusun kerangka epistemologis tersendiri yang mengintegrasikan daya intelektual dan spiritual. Keempat istilah tersebut bukan sinonim, melainkan representasi dari instrumen kognitif yang distingtif namun saling melengkapi, membentuk satu kesatuan pandangan dunia (Weltanschauung) Qur'ani.

Temuan ini memperkaya khazanah tafsir semantik dengan membuktikan bahwa makna Qur'ani bersifat relasional, fungsional, dan terarah, serta menunjukkan bahwa pemahaman terhadap ayat-ayat Allah menuntut keterpaduan antara akal, wahyu, dan hati nurani. Selain kontribusi teoretis tersebut, penelitian ini juga berimplikasi pada pengembangan pendidikan Islam dan kajian tafsir dengan menghadirkan model struktur kognitif Qur'ani yang dapat dijadikan dasar untuk penyusunan kurikulum, materi ajar, dan pelatihan guru, sehingga keterampilan berpikir kritis dan spiritual dapat ditanamkan secara terintegrasi dalam proses pendidikan Islam.

#### **DAFTAR PUSTAKA**

- Abdelkarim, Majda Babiker Ahmed, dan Ali Albashir Mohammed Alhaj. "A Study of the Translatability and Untranslatability of Qur'ānic Arabic Particle La 'alla in Some Selected Surahs: A Linguistic Perspective." *Journal of Language Teaching and Research* 15, no. 2 (1 Maret 2024): 579–87. https://doi.org/10.17507/jltr.1502.26.
- Al-Khawaldeh, Sami K., Mohammad M. Al-Ajaleen, Nisreen N. Al-Khawaldeh, Murad M Al Kayed, dan Majd M Alkayid. "The Semantic and Contextual Meanings of the Cognitive Words 'YSqilu:N, Yatafakaru:N, Yatadabaru:N, Yafqahu:N' in Holy Qur'an." *Theory and Practice in Language Studies* 14, no. 6 (19 Juni 2024): 1838–49. https://doi.org/10.17507/tpls.1406.25.
- Almaany.com. "تـــَا مـل" Almaany Arabic-Arabic Dictionary. Diakses 12 Mei 2025. https://www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/تـــَا مــل/.

- Al-Otaibi, Ghuzayyil Mohammed. "Semantic Prosody of Deictic Verbs in the Holy Qur'ān: A Corpus Study." *Humanities and Social Sciences Communications* 12, no. 1 (27 Januari 2025): 88. https://doi.org/10.1057/s41599-024-04208-6.
- Aṣfahānī, Abū al-Qāsim al-Ḥusayn ibn Muḥammad al-. *al-Mufradāt fī Gharīb al-Qurʾān*. Makkah al-Mukarramah: Maktabat Nizār Muṣṭafā al-Bāz, t.t.
- Badrun, Muhammad, Alhafidh Nasution, Herlina Yunita Amroin, Afifah Nur Azmi, Jannati Ayu Mustika, Ummi Maghfiroh, dan Naiyla Syifa Multazamia. "The Significance of The Quranic Language as a Fundamental Concept of Semantics: An Analysis of Toshihiko Izutsu's Thought." *QURANICA International Journal of Quranic Research* 15, no. 1 (2023): 1–21.
- Bastari, Ahmad. "Pesan-Pesan Al-Qur'an untuk Ulul Albab: Studi Tematik dengan Pendekatan *Munasabah." Jurnal Semiotika-Q: Kajian Ilmu al-Quran dan Tafsir 4,* no. 2 (1 September 2024): 589–606. https://doi.org/10.19109/jsq.v4i2.24480.
- Chukhanov, Sansyzbay, dan Nurlan Kairbekov. "The Importance of a Semantic Approach in Understanding the Texts of the Holy Quran and Sunnah." *Pharos Journal of Theology*, no. 105(3) (Juni 2024). https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.36.
- Hanani Ismail, Nor, Mardzelah Makhsin, Mohamad Khadafi Hj. Rofie, Salmah Omar, dan Muhammad Zickryl Hakim Roslan. "Higher Order Thinking Skills (HOTS): An Analysis Based on Surah Al-Hajj Verse 46." *Journal of Language and Linguistic Studies* 17, no. 1 (30 Maret 2021): 471–80. https://doi.org/10.52462/jlls.30.
- Hannoud, Kifah bint Kamel Abu. "Educational Implications Deduced from the Usage of Rhetorical Devices in the Qur'an: The Story of Prophet Zakariyyā in the Chapter of Āl 'Imrān as a Case Study." *Turkish Online Journal of Qualitative Inquiry (TOJQI)* 12, no. 10 (2021): 289–319.
- Hilāl, Muḥammad al-. *Tafsīr al-Qur'ān al-Tharī al-Jāmi' fī al-I'jāz al-Bayānī wa al-Lughawī wa al-'Ilmī*. 1st ed. Damascus: Dār al-Mi'rāj, 2022. https://tafsiralthary.com.
- Ibn Fāris, Aḥmad ibn Zakarīyā al-Rāzī. *Muʿjam Maqāyīs al-Lughah*. Vol. 4. 6 vol. Damascus: Dār al-Fikr, 1979.
- − − . *Mu 'jam Maqāyīs al-Lughah*. Vol. 2. 6 vol. Damascus: Dār al-Fikr, 1979.
- Ibn Manzūr, Muḥammad ibn Mukarram ibn ʿAlī. *Lisān al-ʿArab*. Cairo: Dār al-Maʿārif, t.t.
- Ibn ʿĀshūr, Muḥammad al-Ṭāhir. *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*. Vol. 7. Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984.
- — . *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*. Vol. 21. Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984.
- — . *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*. Vol. 5. Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr,

- 1984.
- — . *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*. Vol. 23. Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984.
- — . *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*. Vol. 2. Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984.
- — . *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*. Vol. 14. Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984.
- — . *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*. Vol. 20. Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984.
- — . *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*. Vol. 29. Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984.
- — . *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*. Vol. 19. Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984.
- — . *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*. Vol. 30. Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984.
- — . *Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr*. Vol. 24. Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984.
- Ishak, Mohd Shuhaimi, dan Wan Mazwati Wan Yusoff. "Thinking from the Qur'ānic Perspective." *Al-Shajarah: Journal of the International Institute of Islamic Thought and Civilisation (ISTAC)* 20, no. 1 (2016). https://doi.org/10.31436/shajarah.v20i1.324.
- Izutsu, Toshihiko. *God and Man in the Qur'an: Semantics of the Qur'anic Weltanschaung*. New ed., 2. repr. Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2008.
- Jawharī, Abū Naṣr Ismāʿīl ibn Ḥammād al-Fārābī al-. aṣ-Ṣiḥāḥ: Tāj al-Lughah wa Ṣiḥāḥ al-ʿArabiyyah. Cairo: Dār al-Ḥadīs, 2009.
- Julien, Heidi. "Content Analysis." Dalam *The Sage Encyclopedia of Qualitative Research Methods*, disunting oleh Lisa M. Given. Los Angeles (Calif.): Sage, 2008.
- Jurjānī, ʿAlī ibn Muḥammad ibn ʿAlī al-Zayn al-Sharīf al-. *at-Taʿrīfāt*. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 2020.
- Kamali, Mohammad Hashim. *Reading the Signs: A Qur'anic Perspective on Thinking*. London: The international Institute of Islamic Thought, 2018.
- Khotimah, Khusnul, Ussisa 'Alat Taqwa, dan Shofiyyah Hanim. "Tafakkur on Malik Badri's View." *Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam* 7, no. 2 (19 September 2023): 317–38. https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v7i2.10495.
- Maḥallī, Jalāl al-Dīn Muḥammad bin Aḥmad al-, dan Jalāl al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān bin Abī Bakr al-Suyūṭī. *Tafsīr al-Jalālayn*. Cairo: Dār al-Ghad al-Jadīd, 2014.
- Maṭrazī, Nāṣir ibn ʿAbd al-Sayyid ibn ʿAlī al-. *al-Mughrib fī Tartīb al-Muʿrab*. Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī, t.t.

- Maʿluf, Louis, dan Bernard Tottel. *al-Munjid fī al-Lughah wa-al-A ʿlām*. 50 ed. Beirut: Dār al-Mashriq S.A.R.L., 2019.
- Musawar. *Belajar Mudah Ilmu Sharaf Dengan Matan Al-Bina' Wa Al-Asas*. Disunting oleh Jumarim. Mataram: Sanabil, 2019.
- Saiin, Asrizal, dan Mohamad Karuok. "The Concept of Sense in the Qur'an: Tazakkur, Nazara, and Tadabbur as the Basic Human Potential Towards a Superior Human Being." *QiST: Journal of Quran and Tafseer Studies* 2, no. 1 (26 Desember 2022): 44–62. https://doi.org/10.23917/qist.v2i1.1288.
- Sāmurrā`ī, Muḥammad Fāḍil as-. *Aṣ-Ṣarf al-'Arabī Aḥkām wa Ma'ānin*. Beirut: Dār Ibni Kaṭīr, 2013.
- Shihab, M. Quraish. *Tafsîr Al-Mishbâḥ*: *Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qurʾan*. Cetakan III. Vol. 10. Jakarta: Lentera Hati, 2002.
- — . *Tafsîr Al-Mishbâ<u>h</u> : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*. Cetakan III. Vol. 4. Jakarta: Lentera Hati, 2002.
- — . *Tafsîr Al-Mishbâ<u>h</u> : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qurʾan*. Cetakan IV. Vol. 9. Jakarta: Lentera Hati, 2005.
- — . *Tafsîr Al-Mishbâ<u>h</u>* : *Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*. Cetakan IV. Vol. 14. Jakarta: Lentera Hati, 2005.
- Suntoro, Adib Fattah, dan Amir Sahidin. "The Concept of 'Aqal in the Al-Qur'an." *Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam* 5, no. 2 (3 Agustus 2021): 245. https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v5i2.6312.
- ---. "The Concept of 'Aqal in the Al-Qur'an." *Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam* 5, no. 2 (3 Agustus 2021): 245. https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v5i2.6312.
- Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr al-. *Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾwīl Āy al-Qurʾān*. Vol. 21. Makkah al-Mukarramah: Dār al-Tarbiyah wa al-Turāth, t.t.
- Zabīdī, Muḥammad ibn Muḥammad ibn ʿAbd al-Razzāq al-Murtaḍā al-. *Tāj al-ʿArūs min Jawāhir al-Qāmūs*. Kuwait: Ṭabʿat al-Kuwayt, t.t.
- Zulfikar, Eko. "Makna ūlū al-Albāb dalam al-Qur'an: Analisis Semantik Toshihiko Izutsu". *Jurnal Theologia* 29, no. 1 (2018).
- 'Umar, Aḥmad Mukhtār. *Mu 'jam al-Lughah al- 'Arabiyyah al-Mu 'āṣirah*. 1st ed. Cairo: 'Ālam al-Kutub, 2008.