
Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

 

 

39 

 

 

Tradisi Toron Tana Di Bangkalan : Antara Priayi dan Rakyat Biasa 
Nabila Tussa’banniya1, Adam Has Wildan2, Wahidah Zein Br Siregar3 

123UIN Sunan Ampel Surabaya, Jl. A.Yani No.117 Surabaya 

nabilasyabanniyah31@gmail.com 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji makna simbolik dan perbedaan pelaksanaan tradisi 

Toron Tana dalam masyarakat Madura, khususnya di Bangkalan, dengan menyoroti perbedaan 

antara kalangan priyayi dan rakyat biasa. Ruang lingkup penelitian mencakup aspek simbolik 

ritual, struktur sosial pelaku tradisi, serta fungsi tradisi dalam menjaga identitas dan kohesi 

sosial masyarakat. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif dengan 

pendekatan deskriptif. Data diperoleh wawancara dengan masyarakat setempat, serta studi 

pustaka terhadap referensi yang relevan. Analisis data menggunakan perspektif fungsionalisme 

struktural Émile Durkheim untuk memahami fungsi sosial tradisi Toron Tana dalam konteks 

masyarakat Madura. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun terdapat perbedaan bentuk 

dan kemeriahan pelaksanaan antara kalangan priyayi dan rakyat biasa, inti makna tradisi tetap 

dipertahankan. Tradisi ini berfungsi sebagai media transmisi nilai-nilai kultural dan spiritual, 

memperkuat solidaritas sosial, serta mereproduksi struktur sosial secara berkesinambungan. 

Simpulan dari penelitian ini menegaskan bahwa tradisi Toron Tana bukan hanya warisan 

budaya, melainkan juga instrumen penting dalam menjaga integrasi sosial dan identitas kolektif 

masyarakat Madura di tengah dinamika perubahan zaman. 

Kata kunci: Toron Tana; Budaya Madura; Struktur Sosial; Fungsionalisme Structural 

 

 Abstrac 
This study aims to examine the symbolic meaning and differences in the implementation of the 

Toron Tana tradition in Madurese society, especially in Bangkalan, by highlighting the 

differences between the priyayi and ordinary people. The scope of the study includes the 

symbolic aspects of rituals, the social structure of the tradition actors, and the function of 

tradition in maintaining the identity and social cohesion of the community. The method used in 

this study is a qualitative method with a descriptive approach. Data were obtained through 

interviews with local people, as well as literature studies of relevant references. Data analysis 

used Émile Durkheim's structural functionalism perspective to understand the social function 

of the Toron Tana tradition in the context of Madurese society. The results of the study show 

that although there are differences in the form and excitement of the implementation between 

the priyayi and ordinary people, the core meaning of the tradition is maintained. This tradition 

functions as a medium for transmitting cultural and spiritual values, strengthening social 

solidarity, and reproducing social structures continuously. The conclusion of this study 

confirms that the Toron Tana tradition is not only a cultural heritage, but also an important 

instrument in maintaining social integration and the collective identity of the Madurese 

community amidst the dynamics of changing times. 

Keywords: Toron Tana; Madura Culture; Social Structure; Structural Functionalism

mailto:nabilasyabanniyah31@gmail.com


Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

 

40 

 

 

A. PENDAHULUAN  

Salah satu tradisi lokal masyarakat madura yaitu Toron Tana. Bagi  masyarakat  jawa  tradisi  

ini  disebut Tedhak  Siten, sedangkan  masyarakat melayu menyebutnya turun  tanah, dan  hingga  

sekarang  masih  sering  dilaksanakan bagi masyarakat madura khususnya di Bangkalan. Toron 

Tana ini memperkenalkan anak untuk  pertama  kalinya  menginjak  tanah  atau  bumi.  Tradisi  

ini  biasanya  dilaksanakan ketika   anak   berusia   7-9   bulan   atau   lebih   serta   si  anak   tersebut   

siap   untuk melaksanakan Toron Tana. Tradisi ini melambangkan selamatan seorang bayi apabila 

akan turun ke tanah atau ke bumi pertama kali. Ritual tradisi ini pada masyarakat madura sangatlah 

tidak asing, dikarenakan menjadi suatu kewajiban lokal untuk dilestarikan .1 

Dalam menjalankan tradisi Toron Tana di Madura, khususnya di daerah Bangkalan, terdapat 

perbedaan bentuk perayaan yang mencerminkan posisi sosial pelaku tradisi tersebut. Pada 

masyarakat biasa, pelaksanaan tradisi cenderung sederhana. Acara dilakukan di halaman rumah 

dengan prosesi simbolik seperti menginjakkan kaki anak ke atas tanah atau alas tertentu (misalnya 

tepung atau pasir), dibacakan doa, dan diiringi dengan kenduri kecil yang melibatkan kerabat 

terdekat. Sementara itu, pada kalangan priayi atau kaum bangsawan lokal yang memiliki posisi 

sosial dan ekonomi lebih tinggi, tradisi Toron Tana dilakukan dengan lebih meriah dan formal. 

Perayaan ini di kalangan mereka dapat melibatkan undangan yang luas serta penghidangan 

makanan dan bingksan yang layak dan berkesan. Meskipun tergolong tradisi internal Hal ini 

menunjukkan bahwa status sosial turut memengaruhi bentuk simbolik dan sosial dalam 

pelaksanaan ritus budaya ini. 

Klasifikasi masyarakat Madura sendiri sering kali dipengaruhi oleh klasifikasi Jawa yang 

membedakan antara abangan, santri, dan priayi. Jika dalam kebudayaan jawa terdapat tiga 

golongan masyarakat yaitu masyarakat abangan, santri, dan priayi.2 Dalam konteks Madura, istilah 

ini memang mengalami adaptasi. Masyarakat biasa yang dimaksud dalam tradisi ini berasal dari 

dua golongan yaitu masyarakat abangan dan santri yang status sosialnya tidak tinggi.  Masyarakat 

abangan merupakan masyarakat yang menjalakan islam dengan mengikuti kepercayaan adat dan 

tradisi. Masyarakat   abangan tidak memiliki pendirian dalam menjalankan perintah agama karena 

masyarakat Islam jawa ini lebih percaya pada tradisi-tradisi asli jawa yang telah berkembang sejak 

 
1 Rizky Firnando and Siti Zahara, “Nilai – Nilai Tradisi Turun Tanah Perspektif Masyarakat Di Desa 

Pangkalan Nyirih Kecamatan Rupat Kabupaten Bengkalis,” Al-Amin: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Sosial 

Humaniora 1, no. 1 (September 23, 2023): 66–75, accessed March 13, 2025, 

https://ejournal.alkifayahriau.ac.id/index.php/alamin/article/view/235. 
2 Dwi Ningtyas Kartikasari and Martinus Legowo, “Konstruksi Masyarakat Tentang Tradisi Turun Tanah,” 

Paradigma 6, no. 1 (July 18, 2018), accessed March 13, 2025, 

https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/paradigma/article/view/24285. 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

41 
 

lama. Masyarakat santri merupakan masyarakat yang mengamalkan ilmu agamanya sesuai syariat 

Islam . Sedangkan priayi yang dimaksud dalam tradisi Toron Tana merupakan masyarakat yang 

dianggap memiliki tingkat sosial yang tinggi. 

Tradisi keluarga berkontribusi pada keamanan sosial dan psikologis, mewariskan pengalaman 

keluarga dan menstabilkan kehidupan keluarga, yang penting untuk membentuk identitas keluarga 

yang positif .3Termasuk tradisi Toron Tana ini memainkan peran penting dalam menjaga 

hubungan keluarga dan identitas sosial dengan bertindak sebagai saluran untuk pengalaman 

budaya, sejarah, dan sosio-psikologis lintas generasi. Nilai-nilai keluarga tradisional sangat 

penting dalam menjaga hubungan keluarga dan membentuk identitas sosial budaya anak. Nilai-

nilai ini berfungsi sebagai dasar untuk pengembangan kepribadian dan membimbing individu 

dalam pencarian mereka untuk identitas sipil dan sosial budaya .4 

Penelitian sebelumnya oleh Moh. Fajrul Islam juga menjelaskan bahwa pelaksanaan tradisi 

Toron Tana sarat dengan simbolisme yang tidak hanya berakar pada kepercayaan lokal, tetapi juga 

mencerminkan struktur sosial masyarakatnya. Melalui pendekatan strukturalisme Lévi-Strauss, ia 

menganalisis bagaimana mantra dalam prosesi tersebut merepresentasikan nilai-nilai hierarkis dan 

kosmologis. Maka dari itu, penelitian ini bertujuan mengkaji tentang bagaimana makna simbolik 

tradisi Toron Tana di Bangkalan, bagaimana perbedaan tradisi toron tana antara rakyat biasa dan 

priyayi dengan pendekatan fungsionalisme struktural Emile Durkheim. 

 

B. TINJAUAN PUSTAKA  

Penelitian-penelitian sebelumnya telah banyak menyoroti tradisi turun tanah sebagai bagian 

dari sistem budaya masyarakat Nusantara. Salah satu penelitian penting adalah karya Moh. Fajrul 

Islam yang menggunakan pendekatan strukturalisme Lévi-Strauss dalam menganalisis simbolisme 

dalam prosesi Toron Tana. Kelebihan penelitian ini adalah penekanannya pada aspek simbolik dan 

struktur kosmologis dalam tradisi, sehingga memperlihatkan bagaimana mitos dan simbol 

membentuk struktur sosial masyarakat. Namun, kelemahan dari penelitian ini adalah kurangnya 

eksplorasi terhadap realitas sosial kontemporer, terutama relasi antara kelas sosial seperti priyayi 

dan rakyat biasa dalam praktik aktual tradisi tersebut.5 

 
3 Kabanova, “Https://Nbpublish.Com/Library_read_article.Php?Id=35918” (2021), accessed 

March 13, 2025, https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=35918. 
4 Belyanskaya, “Traditional Family Values As A Factor In Formation Of A Cild’s Socio-Cultural 

Identity” (September 10, 2024): 113–119, accessed May 22, 2025, 

https://bibl.vgltu.ru/en/nauka/conference_article/12257/view. 
5 Moh Fajrul Islam and Fiyan Ilman Faqih, “Tataran Homologi Dalam Mantra Tradisi Lokal ‘Toron Tana’ Masyarakat 

Desa Lancar Kecamatan Larangan Kabupaten Pamekasan,” Journal of Educational Language and Literature 1, no. 1 

(March 22, 2023): 60–68, accessed May 24, 2025, https://eco-entrepreneur.trunojoyo.ac.id/jell/article/view/21362. 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

 

42 

 

Penelitian Miftahul (2017) mengangkat adat turun tanah dalam masyarakat Jawa dengan 

pendekatan normatif-religius. Ia menekankan kesinambungan antara adat dan ajaran Islam. 

Kelebihannya terletak pada kajian integrasi nilai agama dalam tradisi. Namun, kelemahan 

utamanya adalah fokus geografis yang sempit (di luar Madura) dan tidak membahas dimensi 

sosial-kelas secara rinci, sehingga konteks stratifikasi sosial dalam pelaksanaan tradisi belum 

tergarap mendalam.6 

Firnando dan Zahara (2023) dalam dua artikelnya mengenai nilai-nilai turun tanah masyarakat 

Melayu, memberikan kontribusi penting dalam menunjukkan makna spiritual dan hubungan 

manusia dengan alam melalui ritual ini. Kelebihannya adalah analisis mendalam tentang aspek 

simbolik dan sosial. Namun, penelitian ini masih bersifat deskriptif dan tidak membahas 

perubahan sosial maupun pengaruh status sosial secara eksplisit.7 

Penelitian Zaitur Rahem (2020) memberikan informasi menarik tentang variasi praktik Toron 

Tana di berbagai desa, yang menunjukkan adanya dinamika dan fleksibilitas tradisi ini. Namun, 

pembahasan Rahem masih terbatas pada aspek teknis pelaksanaan dan belum menyentuh dimensi 

teoritis sosiologis secara mendalam.8 

Penelitian-penelitian tersebut menunjukkan bahwa tradisi Toron Tana memang memiliki 

makna simbolik dan religius yang dalam, namun mayoritas penelitian masih terbatas pada 

pendekatan deskriptif atau simbolik tanpa melihat bagaimana struktur sosial (khususnya kelas 

sosial antara priyayi dan rakyat biasa) memengaruhi bentuk dan makna dari pelaksanaan tradisi 

tersebut. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengembangkan dan menyempurnakan kajian 

terdahulu dengan menambahkan analisis stratifikasi sosial dan perspektif fungsionalisme 

struktural Durkheim sebagai pendekatan teoritis utama. 

Teori utama yang digunakan dalam penelitian ini adalah fungsionalisme struktural 

sebagaimana dikembangkan oleh Émile Durkheim. Menurut Durkheim, setiap elemen dalam 

masyarakat termasuk tradisi dan ritual berfungsi untuk menjaga keteraturan sosial dan 

menciptakan solidaritas kolektif.9 Dalam Toron Tana, tradisi ini dilihat sebagai bentuk ritus 

transisi (rites de passage) yang tidak hanya menandai fase biologis anak, tetapi juga menjadi 

 
6 Miftahul Miftahul, “Adat Turun Tanah Bagi Suku Jawa Di Kota Palangka Raya Ditinjau Dari Prespektif Islam,” 

Jurnal Studi Agama dan Masyarakat 11, no. 2 (March 20, 2017): 191, accessed May 8, 2025, http://e-journal.iain-

palangkaraya.ac.id/index.php/jsam/article/view/437. 
7 Firnando and Zahara, “Nilai – Nilai Tradisi Turun Tanah Perspektif Masyarakat Di Desa Pangkalan Nyirih 

Kecamatan Rupat Kabupaten Bengkalis.” 
8 Zaitur Rahem, “PENDIDIKAN TOLERANSI ANTARSESAMA PADA BUDAYA 

TORONTANABEJI’MASYARAAT MADURA,” . ISSN 9 (2020). 
9 Durkheim Emile, The Division Of Labor In Society, 1933, accessed May 22, 2025, 

http://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.233884. 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

43 
 

instrumen reproduksi nilai budaya dan sosial. Durkheim membedakan dua jenis solidaritas: 

mekanik (dalam masyarakat tradisional) dan organik (masyarakat modern). Tradisi Toron Tana, 

dalam konteks masyarakat Madura yang masih mempertahankan pola solidaritas mekanik, 

berfungsi sebagai perekat sosial untuk memperkuat kesadaran kolektif dan mempertegas identitas 

komunitas. 

 

C. METODE PENELITIAN  

Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif. Bogdan dan Taylor  

mengartikan bahwa metode kualitatif adalah sebagai prosedur penelitian yang menghasilkan data 

deskriptif berupa kata-kata (bisa lisan untuk penelitian agama, sosial, budaya, filsafat), catatan-

catatan yang berhubungan dengan makna, nilai serta pengertian . Kualitatif yaitu hasil 

pengumpulan data yang dideskripsikan dengan kata-kata tertulis, dalam arti bukan angka sehingga 

dapat memberikan kejelasan terhadap fokus permasalahan. Penelitian kualitatif menghasilkan 

deskripsi berupa pemaparan tertulis maupun lisan dari orang-orang yang diamati. Jenis penelitian 

ini adalah Penelitian Lapangan, yaitu suatu penelitian yang menggunakan informasi yang 

diperoleh dari sasaran penelitian yang disebut informan atau responden melalui wawancara. 

Penelitian ini dilakukan di Bangkalan, dengan melakukan wawancara dengan pihak-pihak yang 

terkait dalam pelaksanaan penelitian yaitu masyarakat dari kalangan priyayi (tokoh masyarakat) 

dan rakyat biasa. Pengumpulan datanya dalam penelitian ini lebih menuju pada data tertulis atau 

dokumen yang berhubungan dengan penelitian tradisi toron tana di Bangkalan serta wawancara 

tersebut. 

 

D. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Pelaksanaan Tradisi Toron Tana Di Bangkalan 

Tradisi toron tana ini sudah ada sejak zaman dahulu dan dilakukan secara turun temurun. 

Tradisi toron tana di Bangkalan sudah dilaksanakan sejak zaman nenek moyang hingga saat ini 

masih dilaksanakan dan diterapkan meskipun ada sebagian kecil keluarga yang tidak 

melaksanakan tradisi ini. Secara etimologi, tradisi memiliki makna keterikatan antara masa lalu 

dengan masa kini, berupa pengetahuan, doktrin, dan bentuk praktik yang ditransmisikan dari 

generasi ke generasi. Unsur penting dari tradisi adalah transmisi dari suatu generasi ke generasi 

selanjutnya. Jika itu hilang, maka dapat dipastikan bahwa tradisi akan ikut hilang, ditelan dan 

dilibas zaman . Hal ini selaras dengan hasil penelitian Miftahul dalam artikel jurnalnya bahwa 

turun tanah merupakan rangkaian prosesi kelahiran yang dilakukan terus menerus dari nenek 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

 

44 

 

moyang mereka yang mana tradisi ini sudah ada sejak zaman dahulu .10 

Secara spesifik, tidak ada satu tokoh atau figur tunggal yang dikenal sebagai pelopor tradisi 

Toron Tana. Hal ini disebabkan karena tradisi ini berkembang secara kolektif dalam masyarakat, 

melalui transmisi nilai-nilai budaya yang diwariskan secara lisan dan praktik dari generasi ke 

generasi. Namun, peran tokoh adat, dan tokoh agama lokal sangat besar dalam merawat dan 

melestarikan tradisi ini. Mereka bertindak sebagai penjaga nilai dan penuntun jalannya ritual, 

memastikan bahwa setiap tahap dilakukan sesuai dengan norma adat dan syariat Islam yang 

berlaku. Berdasarkan hasil wawancara penelitian, Secara umum, Tradisi ini merupakan bentuk 

ungkapan rasa syukur atas tercapainya tahap perkembangan penting, yaitu saat seorang bayi mulai 

dapat berjalan, serta menjadi simbol harapan terhadap kehidupan anak di masa depan ketika ia 

dewasa, tradisi ini juga dikenal sebagai simbol diperbolehkannya anak untuk menyentuhkan 

kakinya ke tanah. Terlepas dari benar tidaknya atau sesuai tidaknya dengan bagaimana kehidupan 

anak kelak. Berdasarkan hasil wawancara Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai ritual simbolik, 

tetapi juga sebagai media pelestarian nilai-nilai kultural dan spiritual yang diwariskan secara turun-

temurun.11  

Untuk Pelaksanaan tradisi toron tana ini disesuaikan dan tergantung dengan kehendak dan 

kesepakatan keluarga. Berdasarkan hasil wawancara dengan salah satu tokoh masyarakat 

setempat, tradisi toron tana ini dilaksanakan pada saat bayi berumur 7 bulan, bisa dilaksanakan 

secara kekeluargaan dengan mengundang kerabat terdekat atau tetangga terdekat bagi masyarakat 

yang bertempat tinggal di kota.  

Proses pelaksanaan tradisi toron tana diawali dengan kegiatan doa bersama yang dipimpin 

oleh sesepuh keluarga atau tokoh adat. Doa ini ditujukan kepada Tuhan sebagai bentuk 

permohonan keselamatan, kesehatan, dan masa depan yang cerah bagi sang anak. Tahapan ini 

mencerminkan dimensi spiritualitas yang kuat dalam kehidupan masyarakat lokal, di mana transisi 

biologis seorang anak juga dibingkai dalam dimensi religius. 

Setelah doa bersama, sesepuh membacakan sholawat Nabi sebanyak tiga kali, yang 

kemudian ditiupkan ke ubun-ubun anak. Praktik ini dipahami sebagai bentuk simbolik dari 

transmisi doa dan harapan spiritual yang melekat langsung pada diri anak sebagai bentuk 

perlindungan dari hal-hal buruk. Pembacaan sholawat juga mempertegas integrasi nilai-nilai Islam 

dalam pelaksanaan tradisi lokal. 

Tahap berikutnya adalah prosesi menitah anak untuk menginjak tetel yang dialasi dengan 

 
10 Miftahul, “Adat Turun Tanah Bagi Suku Jawa Di Kota Palangka Raya Ditinjau Dari Prespektif Islam.” 
11 Hasil wawancara BU N, partisipan  tradisi toron tana, di kediaman 5 Mei 2025 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

45 
 

plastik di bagian atasnya (makanan tradisional berbahan dasar beras ketan). Ketan dalam konteks 

ini dimaknai sebagai simbol keterikatan atau “kelengketan” dengan hal-hal baik, rezeki yang 

melekat, serta ikatan sosial yang erat. Setelah menginjak tetel, anak dibimbing untuk 

menyentuhkan kakinya langsung ke tanah, yang dalam kosmologi lokal dipahami sebagai lambang 

penerimaan anak oleh bumi—sebagai tempat berpijak sekaligus tempat kembali. 

Puncak dari tradisi ini adalah prosesi yang dikenal dengan sebutan bu’ nyambu’, di mana 

anak diletakkan di dekat sebuah talam atau nampan besar yang berisi berbagai objek simbolik, 

seperti pensil, Al-Qur'an, buku, cermin, uang, tasbih, sisir, emas, dan padi. Benda-benda tersebut 

disusun untuk kemudian dipilih secara spontan oleh sang anak. Setiap objek merepresentasikan 

harapan atas masa depan anak. Pemilihan objek oleh anak diyakini memiliki makna prediktif atas 

minat, bakat, atau arah hidupnya kelak. Oleh karena itu, tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai 

ritus peralihan (rite of passage), tetapi juga sebagai instrumen internalisasi nilai dan pembentukan 

identitas kultural anak dalam komunitasnya.12 

Barang barang yang digunakan dalam tradisi toron tana ini dipasrahkan secara penuh 

kepada pihak keluarga, tidak ada batasan untuk meletakkan barang apa saja ke dalam nampan 

dalam proses "bu'-nyambu'" selama barang tersebut tidak barang tersebut tidak berbahaya. 

Semuanya disesuaikan dengan kehendak keluarga. Meskipun demikian, masyarakat tidaklah 

meyakini akan barang-barang tersebut, hanya saja menjadi sebuah tafsiran semata dan menjadi 

harapan yang terjadi di masa depan sesuai dengan harapan keluarga untuk anak yang 

melaksanakan tradisi toron tana ini. Meriah atau tidaknya tradisi ini dilaksanakan sesuai 

kemampuan keluarga, yang menentukan hari H pelaksanaan tradisi ini juga pihak keluarga.  

Adapun tujuan dari melaksanakan tradisi toron tana ini yakni untuk mendapatkan 

gambaran atau ramalan bagaimana kehidupan anak saat dewasa kelak. Selain itu, alasan 

melaksanakan tradisi ini selain sebagai simbol dan perantara bagi si anak diperbolehkannya 

menyentuhkan kakinya untuk pertama kalinya ke tanah, tradisi ini juga dijadikan sebagai 

pengingat bahwa manusia diciptakan dari tanah dan akan kembali ke tanah. Dalam wawancara, 

responden menyebutkan bahwa tradisi ini tidak bersifat wajib, namun menjadi pelengkap dalam 

keluarga mereka. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa tradisi Toron Tana mengandung nilai 

spiritual dan sosial yang mendalam, mempererat hubungan manusia dengan alam dan 

komunitasnya. 13 

 

 
12 Hasil Wawancara BU N, partisipan tradisi toron tana,di kediaman 5 Mei 2025 
13 Hasil wawancara Kyai UHM, Ketua Lajnah Turots Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan, di kediaman 28 

April 2025 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

 

46 

 

Makna Simbolik Tradisi Toron Tana Di Bangkalan 

Makna  simbolik  mengacu  pada  atribusi  makna  pada  benda  atau  simbol,  baik  benda 

mati  maupun  hidup,  melalui  proses  komunikasi,  baik  secara  langsung  maupun  tidak langsung.  

Tujuan  dari  makna  simbolik  adalah  untuk  memberikan  makna  pada  simbol melalui konsensus 

dalam wilayah geografis atau masyarakat tertentu.14 

Dalam praktik  tradisi  toron  tana  memiliki  makna  simbolik  dari benda-benda yang 

terdapat dalam nampan yang digunakan, yaitu: Al-qur’an Memiliki  makna  simbolik  agar  sang  

anak  kelak menjadi  seorang  yang  ahli  dalam mengaji dan menerapkan nilai-nilai al-qur’an 

dalam sehari-hari. Tasbih Memiliki  makna  simbolik  agar  sang  anak  kelak  menjadi  seorang  

yang  ahli  dala beribadah dan beragama3.Buku tulis Memiliki   makna   simbolik   agar   sang   

anak   kelak   menjadi   seorang   yang   rajin membaca dan cerdas. Bolpen Memiliki  makna  

simbolik  agar  sang  anak  kelak  menjadi  seorang  yang  pandai menulis. Sisir Memiliki makna 

simbolik agar sang anak kelak menjadi seorang yang selalu tampil rapi. Kaca Memiliki  makna  

simbolik  agar  sang  anak  kelak  menjadi  seorang  yang  suka  sekali berdandan dan mempercantik 

dirinya. Uang Memiliki  makna  simbolik  agar  sang  anak  kelak  menjadi  seorang  yang  berhasil  

dan kaya raya. 

Dalam tradisi Toron Tana, simbolisme benda-benda seperti Al-Qur’an, tasbih, uang, dan 

lainnya tidak hanya berfungsi sebagai representasi harapan masa depan anak, tetapi juga 

mencerminkan nilai-nilai budaya lokal yang terintegrasi dengan ajaran agama. Hal ini sejalan 

dengan pandangan Geertz yang menyatakan bahwa ritual dalam masyarakat memiliki dimensi 

simbolik yang mendalam, di mana setiap elemen ritual mencerminkan nilai-nilai kultural yang 

disepakati bersama 15. Selain itu, Turner menjelaskan bahwa prosesi ritual seperti bu’-nyambu’ 

dalam Toron Tana merupakan bentuk transisi sosial yang menghubungkan individu dengan 

komunitasnya melalui simbol-simbol yang dipilih secara spontan.16 

Tradisi Toron Tana merupakan salah satu bentuk ritual dalam siklus hidup masyarakat 

Madura, khususnya pada fase awal kehidupan manusia. Sebagaimana dalam banyak budaya di 

Nusantara, masyarakat Madura juga memiliki tahapan-tahapan ritus transisi (rites of passage) yang 

mengiringi proses kehidupan manusia dari lahir hingga meninggal dunia. Dalam konteks ini, 

Toron Tana menjadi simbol inisiasi anak ke dalam relasi sosial dan ekologis yakni hubungan 

 
14 Hidayatus Sholihah, Dely Izzatin Nabila, and Indah Nur Amalia, “MAKNA SIMBOLIK DALAM TRADISI 

TORON TANA DI DESA PAYUDAN DALEMAN,” Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadu 8, no. 6 (June 30, 2024), 

accessed May 8, 2025, https://oaj.jurnalhst.com/index.php/jimt/article/view/1356. 
15 Geertz, The Interpretation of Cultures; Selected Essays. 
16 Victor Turner, Roger Abrahams, and Alfred Harris, The Ritual Process: Structure and Anti-Structure (New York: 

Routledge, 2017). 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

47 
 

manusia dengan lingkungan dan komunitasnya. 

Sebagaimana dijelaskan oleh Koentjaraningrat, ritus seperti ini adalah bagian dari struktur 

kebudayaan yang berfungsi untuk mentransmisikan nilai dan norma masyarakat secara turun-

temurun, sekaligus meneguhkan identitas kolektif komunitas adat.17 Toron Tana memperkenalkan 

anak kepada unsur bumi, sekaligus menegaskan makna spiritual bahwa manusia berasal dari tanah 

dan akan kembali kepadanya. 

Ritual Toron Tana tidak hanya bersifat simbolik, melainkan sarat dengan penanaman nilai-

nilai keagamaan dan adat istiadat sejak dini. Dalam praktiknya, terdapat pembacaan doa, sholawat, 

hingga proses “bu’-nyambu’” yang mencerminkan harapan orang tua terhadap masa depan anak. 

Ritual ini mengandung pesan bahwa sejak bayi, anak telah dikondisikan untuk memiliki relasi 

dengan nilai-nilai spiritual (ketuhanan), sosial (komunitas), dan ekologis (tanah). Dalam kajian 

antropologi Islam, tradisi seperti ini termasuk bentuk Islam kultural, yakni proses di mana ajaran 

Islam diserap dan diwujudkan dalam praktik budaya lokal. Hal ini sesuai dengan pandangan 

Zamakhsyari Dhofier yang menyatakan bahwa dalam masyarakat santri maupun abangan, bentuk 

penghayatan terhadap Islam seringkali diwujudkan melalui budaya lokal yang telah berasimilasi 

dengan nilai-nilai Islam. 18 

 

Tradisi Toron Tana Antara Priayi dan Rakyat Biasa 

Sebuah tradisi terbentuk dan bertahan dalam suatu masyarakat karena mereka menganggap 

bahwa tradisi yang dianutnya adalah sesuatu yang bermakna, berarti atau bermanfaat bagi 

kehidupan mereka. Pada sisi lain, tradisi juga telah memberikan makna bagi masyarakat yang 

menganut dan mempertahankannya 19. Tradisi Toron Tana merupakan ritual turun-temurun dalam 

masyarakat Madura yang dilakukan saat bayi mulai belajar berjalan. Tradisi ini melambangkan 

rasa syukur atas pertumbuhan anak dan memperkenalkannya pada unsur tanah sebagai simbol 

kedekatan dengan alam dan kehidupan sosial. Perbedaan utama dalam pelaksanaan tradisi Toron 

Tana antara kalangan priyayi dan rakyat biasa terletak pada aspek material, kemeriahan acara dan 

tempat pelaksanaan acara. Tradisi toron tana dikalangan priayi biasanya dilaksanakan dimakam 

sesepuh keluarga si anak. 

Pada kalangan Priyayi pelaksanaan tradisi ini cenderung lebih meriah dengan ritual seperti 

 
17 Koentjaraningrat, “Pengantar Ilmu Antropologi by Koentjaraningrat | PDF,” Scribd, last modified 1981, accessed 

May 22, 2025, https://id.scribd.com/document/493995457/Pengantar-Ilmu-Antropologi-by-Koentjaraningrat-z-lib-

org. 
18 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi pesantren: studi pandangan hidup kyai dan visinya mengenai masa depan 

Indonesia (LP3ES, 2011). 
19 M. Fauzan Zenrif, Realitas Keluarga Muslim: Antara Mitos Dan Doktrin Agama (Malang: UIN-Maliki Press, 

2008), accessed May 8, 2025, http://repository.uin-malang.ac.id/1262/. 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

 

48 

 

pemakaian bunga melati pada bayi, pembacaan doa oleh sesepuh keluarga, serta penyajian 

makanan khas seperti urap, telur, dan ayam adun (makanan khas Madura). Salah satu ritual 

menarik adalah peletakan berbagai benda dalam talam—seperti Al-Qur’an, tasbih, uang, dan 

permen—yang dipilih oleh sang anak sebagai simbol harapan masa depan. Sedangkan pada 

kalangan rakyat biasa tradisi ini dilakukan secara sederhana dan tertutup, hanya melibatkan 

keluarga inti tanpa mengundang tokoh agama atau kerabat luas.20 Mereka tidak mengundang tokoh 

agama seperti kyai, berbeda dengan tradisi yang sudah ada namanya seperti aqiqah atau sunatan. 

Penyajian hidangannya pun sederhana, bubur dan jajanan tradisional.  

Namun, secara pelaksanaan ritualnya sama, baik kalangan priayi mapun rakyat biasa. 

Meskipun terdapat perbedaan dalam aspek material dan kemeriahan, esensi Toron Tana tetap 

sama, yaitu ekspresi syukur dan doa bagi sang anak. Perbedaan ini tidak menimbulkan kesenjangan 

karena tradisi ini bersifat privat dan tidak melibatkan banyak orang, berbeda dengan tradisi seperti 

pernikahan atau tahlilan yang lebih publik. 

Perbedaan pelaksanaan Toron Tana antara kalangan priyayi dan rakyat biasa 

mencerminkan hierarki sosial yang ada dalam masyarakat Madura. Menurut Mark21, integrasi 

antara nilai-nilai agama dan budaya lokal sering kali menjadi alat untuk memperkuat identitas 

sosial dalam masyarakat. Dalam konteks ini, kalangan priyayi menggunakan tradisi ini sebagai 

sarana legitimasi status sosial mereka melalui ritual yang lebih meriah, sementara rakyat biasa 

lebih fokus pada aspek spiritual dan kesederhanaan.  

Dalam prosesi tradisi toron tana ini, jika dibandingkan dengan prosesi di zaman dahulu 

tentunya ada perubahan. Kendatipun demikian, perubahan yang dilakukan hanya sebagian dan 

bukan secara keseluruhan. Namun, perubahan yang terjadi hanya dibagian tertentu. Seperti, jika 

dulu dibawah alas bubur tidak meletakkan uang, sekarang sebagian keluarga yang melakukan 

tradisi meletakkan uang di bawah alas bubur yang kemudian uang tersebut disedekahkan. Zaman 

dulu ada yang dibacakan Macapat, sedangkan sekarang diganti dengan pengajian dan sholawat. 

Hal ini selaras dengan penelitian yang dilakukan oleh Zaitur Rahem dalam artikel jurnalnya bahwa 

teknis budaya toron tana ini di sejumlah desa memang beragam dan dikemas dalam rangkaian 

kegiatan. 22 

 
20 Hasil wawancara Kyai UHM, Ketua Lajnah Turots Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan, di kediaman 28 April 

2025 
21 Mark R. Woodward, “Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in the Sultanate of Yogyakarta.,” last modified 

1991, accessed May 22, 2025, 

https://www.academia.edu/92657654/Islam_in_Java_Normative_Piety_and_Mysticism_in_the_Sultanate_of_Yogya

karta_MARK_R_WOODWARD. 
22 Rahem, “PENDIDIKAN TOLERANSI ANTARSESAMA PADA BUDAYA TORONTANABEJI’MASYARAAT 

MADURA.” 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

49 
 

Tradisi pun mengalami perubahan. Tradisi lahir disaat tertentu ketika orang menetapkan 

fragmen tertentu dari warisan masa lalu sebagai tradisi. Tradisi berubah ketika orang memberikan 

perhatian khusus pada fragmen tradisi tertentu dan mengabaikan fragmen yang lain. Tradisi bisa 

bertahan dalam jangka waktu tertentu dan mungkin lenyap bila benda materiel dibuang dan 

gagasan dilupakan. 23 

Seiring dengan perubahan zaman, tradisi Toron Tana mengalami transformasi dalam 

beberapa aspek, seperti penggantian pembacaan Macapat dengan pengajian dan sholawat. Hal ini 

sesuai dengan teori perubahan sosial yang dikemukakan oleh Soerjono yang menyatakan bahwa 

tradisi akan selalu beradaptasi dengan kondisi sosial budaya masyarakat. Selain itu,  menekankan 

bahwa perubahan budaya sering kali dipengaruhi oleh interaksi antara nilai-nilai lokal dan global, 

yang dalam hal ini tercermin dalam integrasi nilai-nilai Islam dengan praktik budaya Madura.24 

 

Analisis Teori Fungsionalisme Struktural terhadap Tradisi Toron Tana di Bangkalan 

Teori fungsionalisme struktural merupakan salah satu pendekatan klasik dalam sosiologi 

yang dikembangkan oleh Émile Durkheim. Durkheim menggunakan pendekatan fungsional dalam 

sosiologinya, yaitu menjelaskan institusi sosial berdasarkan peran atau fungsi positif yang mereka 

lakukan untuk menjaga ketertiban dan stabilitas sosial. Dalam pandangan ini, masyarakat 

dipahami sebagai suatu sistem yang tersusun atas berbagai struktur sosial yang saling berhubungan 

dan memiliki fungsi masing-masing untuk menjaga stabilitas serta keseimbangan sosial. Setiap 

elemen dalam masyarakat, termasuk tradisi, dianggap memiliki peran penting dalam menciptakan 

keteraturan dan solidaritas sosial. Tradisi Toron Tana sebagai salah satu ritual budaya masyarakat 

Madura, khususnya di Bangkalan, dapat dianalisis dalam kerangka ini karena berperan dalam 

menyatukan masyarakat melalui praktik simbolik dan spiritual yang diwariskan secara turun-

temurun. 

Teori fungsionalisme struktural Durkheim menjelaskan bahwa setiap elemen dalam 

masyarakat memiliki fungsi penting dalam menjaga stabilitas sosial. Dalam konteks Toron Tana , 

tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai ritus transisi, tetapi juga sebagai perekat sosial yang 

memperkuat kesadaran kolektif. Hal ini selaras dengan pandangan Talcott 25 yang menyatakan 

bahwa institusi sosial memiliki peran ganda, yaitu memenuhi kebutuhan individu dan 

mempertahankan keseimbangan sistem sosial. Selain itu, Robert 26 menambahkan bahwa fungsi 

 
23 Piotr Sztompka, Sosiologi perubahan sosial (Prenada Media, 2004). 
24 Soerjono Soekanto, Sosiologi: suatu pengantar (Rajawali, Jakarta, 1982). 
25 Talcott Parsons, The Social System (Glencoe, Ill. : Free Press, 1951), accessed May 22, 2025, 

http://archive.org/details/socialsystem00pars. 
26 Robert K. Merton, “Social Structure and Anomie,” American Sociological Review 3, no. 5 (1938): 672–682, 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

 

50 

 

laten dari suatu tradisi, seperti pelestarian nilai-nilai budaya, sering kali lebih penting daripada 

fungsi manifesnya. 

Dalam perspektif Durkheim, tradisi tidak hanya sekadar warisan budaya, tetapi juga 

berfungsi sebagai perekat sosial yang memperkuat kesadaran kolektif. Kesadaran kolektif ini 

muncul melalui partisipasi masyarakat dalam ritual yang dianggap sakral dan bermakna secara 

spiritual maupun sosial. Tradisi Toron Tana, sebagai sebuah ritus transisi (rite of passage), 

mempertemukan anggota keluarga dan komunitas dalam satu momen penting—yakni ketika 

seorang anak untuk pertama kalinya diperkenalkan pada unsur tanah sebagai simbol kehidupan 

dunia. Proses ini tidak hanya memiliki makna simbolik, tetapi juga berfungsi mempererat 

hubungan kekeluargaan, memperkuat identitas sosial, serta mereproduksi nilai-nilai kultural 

masyarakat Madura secara berkelanjutan. 27 

Salah satu aspek penting dari fungsionalisme struktural adalah pandangan bahwa 

perbedaan sosial tidak serta-merta menimbulkan konflik, tetapi justru berperan dalam menjaga 

struktur masyarakat. Hal ini tercermin dalam perbedaan pelaksanaan tradisi Toron Tana antara 

kalangan priyayi dan rakyat biasa. Kalangan priyayi melaksanakan tradisi ini secara lebih meriah, 

melibatkan tokoh agama, makanan khusus, dan simbol-simbol sosial seperti bunga melati dan 

emas. Sementara itu, rakyat biasa melaksanakan tradisi ini dengan cara yang lebih sederhana dan 

terbatas pada keluarga inti. 28 Meski berbeda dalam ekspresi, kedua kelompok tetap menjaga inti 

makna tradisi sebagai bentuk syukur dan harapan atas masa depan anak. Ini menunjukkan bahwa 

struktur sosial dalam masyarakat Madura tidak bersifat eksklusif atau memecah, melainkan saling 

melengkapi dan meneguhkan peran masing-masing dalam masyarakat. 

Fungsi sosial dari tradisi Toron Tana dapat dibagi menjadi dua jenis: fungsi manifes dan 

fungsi laten. Fungsi manifes dari tradisi ini adalah sebagai bentuk perayaan dan syukur atas 

pertumbuhan anak yang mulai mampu berjalan. Ini tercermin dalam prosesi simbolik seperti 

pembacaan doa, sholawat, hingga prosesi bu’ nyambu’ yang melibatkan benda-benda seperti Al-

Qur’an, tasbih, buku, dan uang. 29  Sedangkan fungsi laten, yang tidak langsung terlihat, adalah 

pelestarian nilai-nilai kultural, legitimasi struktur sosial, dan reproduksi identitas kelompok. 

Dengan kata lain, melalui tradisi ini, masyarakat Madura meneguhkan kembali nilai-nilai kolektif 

dan memperkuat solidaritas sosial lintas generasi, sebagaimana yang dijelaskan Durkheim dalam 

 
accessed May 22, 2025, https://www.jstor.org/stable/2084686. 
27 Durkheim Emile, The Division Of Labor In Society. 
28 Hidayatus Sholihah, Dely Izzatin Nabila, and Indah Nur Amalia, “MAKNA SIMBOLIK DALAM TRADISI 

TORON TANA DI DESA PAYUDAN DALEMAN,” Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadu 8, no. 6 (June 30, 2024), 

accessed May 22, 2025, https://oaj.jurnalhst.com/index.php/jimt/article/view/1356. 
29 Risky Firnando and Siti Zahara, “Nilai – Nilai Tradisi Turun Tanah Perspektif Masyarakat Di Desa Pangkalan 

Nyirih,” Al-Amin: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Sosial Humaniora 1 No.1 (2023). 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

51 
 

konsep solidaritas mekanik. 30 

Lebih jauh, tradisi Toron Tana juga menunjukkan integrasi antara nilai keagamaan dan 

adat istiadat. Doa bersama, pembacaan sholawat, serta simbol-simbol religius dalam prosesi bu’ 

nyambu’ menunjukkan bahwa tradisi ini bukan hanya bersifat adat, tetapi juga religius. Dalam 

pandangan Durkheim, agama berfungsi sebagai kekuatan moral yang mengikat individu dalam 

komunitas. 31 Oleh karena itu, integrasi nilai Islam dalam tradisi Toron Tana memperkuat kohesi 

sosial dan menjadi sarana pendidikan nilai sejak dini kepada anak. Nilai-nilai spiritual seperti 

kesucian, harapan, dan perlindungan ilahi secara simbolik ditanamkan melalui ritual ini, dan 

menjadi bagian dari sistem norma yang dijaga oleh masyarakat. 

Seiring waktu, tradisi ini juga mengalami transformasi sebagai bagian dari adaptasi 

terhadap perubahan sosial. Beberapa bentuk praktik lama, seperti pembacaan Macapat, telah 

digantikan oleh pengajian dan sholawat.32 Selain itu, sebagian keluarga kini memasukkan uang 

dalam alas bubur sebagai bagian dari prosesi simbolik, yang kemudian disedekahkan. Perubahan-

perubahan ini tidak menghilangkan fungsi utama dari tradisi, tetapi justru menunjukkan 

fleksibilitasnya dalam menyesuaikan diri dengan kondisi sosial budaya masyarakat. Hal ini sesuai 

dengan pandangan fungsionalisme struktural yang menyatakan bahwa masyarakat akan selalu 

berupaya mencapai keseimbangan baru melalui proses adaptasi terhadap perubahan eksternal. 33 

Peran tradisi sebagai media integrasi sosial juga terlihat dalam proses internalisasi nilai-

nilai sosial kepada anak. Dalam prosesi bu’ nyambu’, anak diberi kesempatan memilih objek 

simbolik yang dipercaya mencerminkan masa depannya. Praktik ini bukan sekadar permainan, 

tetapi menjadi sarana edukatif bagi keluarga dan komunitas dalam menyampaikan harapan dan 

nilai kepada generasi berikutnya. 34 Dari kacamata fungsionalisme, ini merupakan contoh nyata 

bagaimana institusi sosial seperti keluarga dan komunitas memainkan peran dalam pewarisan nilai 

dan norma sosial kepada anggotanya. 

Secara keseluruhan, tradisi Toron Tana dapat dipahami sebagai suatu sistem simbolik yang 

memiliki fungsi integratif dalam masyarakat Madura. Tradisi ini menjadi wahana untuk 

membentuk identitas sosial, memperkuat solidaritas kolektif, dan menjaga stabilitas struktur sosial 

 
30 Koentjaraningrat, “Pengantar Ilmu Antropologi by Koentjaraningrat | PDF.” 
31 Joseph Ward Swain Emile Durkheim, The Elementary Forms Of The Religious Life, 1915, accessed May 22, 2025, 

http://archive.org/details/elementaryformso0000emil. 
32 Zaitur Rahem, “Pendidikan Toleransi Antarsesama Pada Budaya Toron Tana Beji’ Masyaraat Madura,” last 

modified 2020, accessed May 22, 2025, https://www.semanticscholar.org/paper/Pendidikan-Toleransi-Antarsesama-

Pada-Budaya-Toron-Rahem/ac1b76cc4043212b9201172b26ccb87b82d49490. 
33 Piotr Sztompka, Sosiologi perubahan sosial (Prenada Media, 2004). 
34 Miftahul Miftahul, “Adat Turun Tanah Bagi Suku Jawa Di Kota Palangka Raya Ditinjau Dari Prespektif Islam,” 

Jurnal Studi Agama dan Masyarakat 11, no. 2 (March 20, 2017): 191, accessed May 22, 2025, http://e-journal.iain-

palangkaraya.ac.id/index.php/jsam/article/view/437. 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

 

52 

 

dalam komunitas. Melalui pendekatan fungsionalisme struktural, dapat disimpulkan bahwa 

keberlanjutan tradisi ini bukan semata-mata karena warisan budaya, tetapi karena ia memenuhi 

fungsi sosial yang vital bagi masyarakat menghubungkan masa lalu, masa kini, dan masa depan 

dalam satu kerangka nilai yang disepakati bersama. 

 

E. KESIMPULAN  

Tradisi Toron Tana di Bangkalan merupakan ritus transisi yang sarat nilai spiritual, sosial, dan kultural, 

berfungsi sebagai media internalisasi nilai-nilai lintas generasi. Perbedaan pelaksanaan antara kalangan 

priyayi dan rakyat biasa mencerminkan stratifikasi sosial, namun tidak mengubah makna inti tradisi. 

Dengan pendekatan fungsionalisme struktural Durkheim, tradisi ini dipahami berperan menjaga stabilitas 

dan integrasi sosial melalui fungsi manifes dan laten. Meski mengalami adaptasi akibat modernisasi, Toron 

Tana tetap mempertahankan nilai-nilai dasarnya dan menjadi simbol ketahanan budaya lokal masyarakat 

Madura. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Belyanskaya. “TRADITIONAL FAMILY VALUES AS A FACTOR IN FORMATION OF A CILD’S 

SOCIO-CULTURAL IDENTITY” (September 10, 2024): 113–119. Accessed May 22, 2025. 

https://bibl.vgltu.ru/en/nauka/conference_article/12257/view. 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi pesantren: studi pandangan hidup kyai dan visinya mengenai masa depan 

Indonesia. LP3ES, 2011. 

Durkheim Emile. The Division Of Labor In Society, 1933. Accessed May 22, 2025. 

http://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.233884. 

Emile Durkheim, Joseph Ward Swain. The Elementary Forms Of The Religious Life, 1915. Accessed 

May 22, 2025. http://archive.org/details/elementaryformso0000emil. 

Firnando, Risky, and Siti Zahara. “Nilai – Nilai Tradisi Turun Tanah Perspektif Masyarakat Di Desa 

Pangkalan Nyirih.” Al-Amin: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Sosial Humaniora 1 No.1 (2023). 

Firnando, Rizky, and Siti Zahara. “Nilai – Nilai Tradisi Turun Tanah Perspektif Masyarakat Di Desa 

Pangkalan Nyirih Kecamatan Rupat Kabupaten Bengkalis.” Al-Amin: Jurnal Ilmu Pendidikan 

dan Sosial Humaniora 1, no. 1 (September 23, 2023): 66–75. Accessed March 13, 2025. 

https://ejournal.alkifayahriau.ac.id/index.php/alamin/article/view/235. 

Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures; Selected Essays. New York, Basic Books, 1973. 

Accessed May 22, 2025. http://archive.org/details/interpretationof00geer. 

Islam, Moh Fajrul, and Fiyan Ilman Faqih. “Tataran Homologi Dalam Mantra Tradisi Lokal ‘Toron Tana’ 

Masyarakat Desa Lancar Kecamatan Larangan Kabupaten Pamekasan.” Journal of Educational 

Language and Literature 1, no. 1 (March 22, 2023): 60–68. Accessed May 24, 2025. https://eco-

entrepreneur.trunojoyo.ac.id/jell/article/view/21362. 

Kabanova. “Https://Nbpublish.Com/Library_read_article.Php?Id=35918” (2021). Accessed March 13, 

2025. https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=35918. 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

53 
 

Kartikasari, Dwi Ningtyas, and Martinus Legowo. “Konstruksi Masyarakat Tentang Tradisi Turun 

Tanah.” Paradigma 6, no. 1 (July 18, 2018). Accessed March 13, 2025. 

https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/paradigma/article/view/24285. 

Koentjaraningrat. “Pengantar Ilmu Antropologi by Koentjaraningrat | PDF.” Scribd. Last modified 1981. 

Accessed May 22, 2025. https://id.scribd.com/document/493995457/Pengantar-Ilmu-

Antropologi-by-Koentjaraningrat-z-lib-org. 

Merton, Robert K. “Social Structure and Anomie.” American Sociological Review 3, no. 5 (1938): 672–

682. Accessed May 22, 2025. https://www.jstor.org/stable/2084686. 

Miftahul, Miftahul. “Adat Turun Tanah Bagi Suku Jawa Di Kota Palangka Raya Ditinjau Dari Prespektif 

Islam.” Jurnal Studi Agama dan Masyarakat 11, no. 2 (March 20, 2017): 191. Accessed May 8, 

2025. http://e-journal.iain-palangkaraya.ac.id/index.php/jsam/article/view/437. 

———. “Adat Turun Tanah Bagi Suku Jawa Di Kota Palangka Raya Ditinjau Dari Prespektif Islam.” 

Jurnal Studi Agama dan Masyarakat 11, no. 2 (March 20, 2017): 191. Accessed May 22, 2025. 

http://e-journal.iain-palangkaraya.ac.id/index.php/jsam/article/view/437. 

Parsons, Talcott. The Social System. Glencoe, Ill. : Free Press, 1951. Accessed May 22, 2025. 

http://archive.org/details/socialsystem00pars. 

Rahem, Zaitur. “PENDIDIKAN TOLERANSI ANTARSESAMA PADA BUDAYA TORON TANA 

BEJI’ MASYARAAT MADURA.” Last modified 2020. Accessed May 22, 2025. 

https://www.semanticscholar.org/paper/PENDIDIKAN-TOLERANSI-ANTARSESAMA-

PADA-BUDAYA-TORON-Rahem/ac1b76cc4043212b9201172b26ccb87b82d49490. 

———. “PENDIDIKAN TOLERANSI ANTARSESAMA PADA BUDAYA 

TORONTANABEJI’MASYARAAT MADURA.” . ISSN 9 (2020). 

Sholihah, Hidayatus, Dely Izzatin Nabila, and Indah Nur Amalia. “MAKNA SIMBOLIK DALAM 

TRADISI TORON TANA DI DESA PAYUDAN DALEMAN.” Jurnal Ilmiah Multidisiplin 

Terpadu 8, no. 6 (June 30, 2024). Accessed May 8, 2025. 

https://oaj.jurnalhst.com/index.php/jimt/article/view/1356. 

———. “MAKNA SIMBOLIK DALAM TRADISI TORON TANA DI DESA PAYUDAN 

DALEMAN.” Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadu 8, no. 6 (June 30, 2024). Accessed May 22, 

2025. https://oaj.jurnalhst.com/index.php/jimt/article/view/1356. 

Soekanto, Soerjono. Sosiologi: suatu pengantar. Rajawali, Jakarta, 1982. 

Sztompka, Piotr. Sosiologi perubahan sosial. Prenada Media, 2004. 

———. Sosiologi perubahan sosial. Prenada Media, 2004. 

Turner, Victor, Roger Abrahams, and Alfred Harris. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. 

New York: Routledge, 2017. 

WOODWARD, MARK R. “Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in the Sultanate of 

Yogyakarta.” Last modified 1991. Accessed May 22, 2025. 

https://www.academia.edu/92657654/Islam_in_Java_Normative_Piety_and_Mysticism_in_the_S

ultanate_of_Yogyakarta_MARK_R_WOODWARD. 

Zenrif, M. Fauzan. Realitas Keluarga Muslim: Antara Mitos Dan Doktrin Agama. Malang: UIN-Maliki 

Press, 2008. Accessed May 8, 2025. http://repository.uin-malang.ac.id/1262/. 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 | 
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN) 

 

54 

 

 


