Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Tradisi Toron Tana Di Bangkalan : Antara Priayi dan Rakyat Biasa

Nabila Tussa’banniya!, Adam Has Wildan?, Wahidah Zein Br Siregar?
12UIN Sunan Ampel Surabaya, JI. A.Yani No.117 Surabaya
nabilasyabanniyah31@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji makna simbolik dan perbedaan pelaksanaan tradisi
Toron Tana dalam masyarakat Madura, khususnya di Bangkalan, dengan menyoroti perbedaan
antara kalangan priyayi dan rakyat biasa. Ruang lingkup penelitian mencakup aspek simbolik
ritual, struktur sosial pelaku tradisi, serta fungsi tradisi dalam menjaga identitas dan kohesi
sosial masyarakat. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif dengan
pendekatan deskriptif. Data diperoleh wawancara dengan masyarakat setempat, serta studi
pustaka terhadap referensi yang relevan. Analisis data menggunakan perspektif fungsionalisme
struktural Emile Durkheim untuk memahami fungsi sosial tradisi Toron Tana dalam konteks
masyarakat Madura. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun terdapat perbedaan bentuk
dan kemeriahan pelaksanaan antara kalangan priyayi dan rakyat biasa, inti makna tradisi tetap
dipertahankan. Tradisi ini berfungsi sebagai media transmisi nilai-nilai kultural dan spiritual,
memperkuat solidaritas sosial, serta mereproduksi struktur sosial secara berkesinambungan.
Simpulan dari penelitian ini menegaskan bahwa tradisi Toron Tana bukan hanya warisan
budaya, melainkan juga instrumen penting dalam menjaga integrasi sosial dan identitas kolektif
masyarakat Madura di tengah dinamika perubahan zaman.

Kata kunci: Toron Tana; Budaya Madura; Struktur Sosial; Fungsionalisme Structural

Abstrac

This study aims to examine the symbolic meaning and differences in the implementation of the
Toron Tana tradition in Madurese society, especially in Bangkalan, by highlighting the
differences between the priyayi and ordinary people. The scope of the study includes the
symbolic aspects of rituals, the social structure of the tradition actors, and the function of
tradition in maintaining the identity and social cohesion of the community. The method used in
this study is a qualitative method with a descriptive approach. Data were obtained through
interviews with local people, as well as literature studies of relevant references. Data analysis
used Emile Durkheim's structural functionalism perspective to understand the social function
of the Toron Tana tradition in the context of Madurese society. The results of the study show
that although there are differences in the form and excitement of the implementation between
the priyayi and ordinary people, the core meaning of the tradition is maintained. This tradition
functions as a medium for transmitting cultural and spiritual values, strengthening social
solidarity, and reproducing social structures continuously. The conclusion of this study
confirms that the Toron Tana tradition is not only a cultural heritage, but also an important
instrument in maintaining social integration and the collective identity of the Madurese
community amidst the dynamics of changing times.

Keywords: Toron Tana; Madura Culture; Social Structure; Structural Functionalism

39


mailto:nabilasyabanniyah31@gmail.com

Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

A. PENDAHULUAN

Salah satu tradisi lokal masyarakat madura yaitu Toron Tana. Bagi masyarakat jawa tradisi
ini disebut Tedhak Siten, sedangkan masyarakat melayu menyebutnya turun tanah, dan hingga
sekarang masih sering dilaksanakan bagi masyarakat madura khususnya di Bangkalan. Toron
Tana ini memperkenalkan anak untuk pertama kalinya menginjak tanah atau bumi. Tradisi
ini biasanya dilaksanakan ketika anak berusia 7-9 bulan atau lebih serta si anak tersebut
siap untuk melaksanakan Toron Tana. Tradisi ini melambangkan selamatan seorang bayi apabila
akan turun ke tanah atau ke bumi pertama kali. Ritual tradisi ini pada masyarakat madura sangatlah
tidak asing, dikarenakan menjadi suatu kewajiban lokal untuk dilestarikan .'

Dalam menjalankan tradisi Toron Tana di Madura, khususnya di daerah Bangkalan, terdapat
perbedaan bentuk perayaan yang mencerminkan posisi sosial pelaku tradisi tersebut. Pada
masyarakat biasa, pelaksanaan tradisi cenderung sederhana. Acara dilakukan di halaman rumah
dengan prosesi simbolik seperti menginjakkan kaki anak ke atas tanah atau alas tertentu (misalnya
tepung atau pasir), dibacakan doa, dan diiringi dengan kenduri kecil yang melibatkan kerabat
terdekat. Sementara itu, pada kalangan priayi atau kaum bangsawan lokal yang memiliki posisi
sosial dan ekonomi lebih tinggi, tradisi Toron Tana dilakukan dengan lebih meriah dan formal.
Perayaan ini di kalangan mereka dapat melibatkan undangan yang luas serta penghidangan
makanan dan bingksan yang layak dan berkesan. Meskipun tergolong tradisi internal Hal ini
menunjukkan bahwa status sosial turut memengaruhi bentuk simbolik dan sosial dalam
pelaksanaan ritus budaya ini.

Klasifikasi masyarakat Madura sendiri sering kali dipengaruhi oleh klasifikasi Jawa yang
membedakan antara abangan, santri, dan priayi. Jika dalam kebudayaan jawa terdapat tiga
golongan masyarakat yaitu masyarakat abangan, santri, dan priayi.> Dalam konteks Madura, istilah
ini memang mengalami adaptasi. Masyarakat biasa yang dimaksud dalam tradisi ini berasal dari
dua golongan yaitu masyarakat abangan dan santri yang status sosialnya tidak tinggi. Masyarakat
abangan merupakan masyarakat yang menjalakan islam dengan mengikuti kepercayaan adat dan
tradisi. Masyarakat abangan tidak memiliki pendirian dalam menjalankan perintah agama karena

masyarakat Islam jawa ini lebih percaya pada tradisi-tradisi asli jawa yang telah berkembang sejak

I Rizky Firnando and Siti Zahara, “Nilai — Nilai Tradisi Turun Tanah Perspektif Masyarakat Di Desa
Pangkalan Nyirih Kecamatan Rupat Kabupaten Bengkalis,” Al-Amin: Jurnal llmu Pendidikan dan Sosial
Humaniora 1, mno. 1 (September 23, 2023): 66-75, accessed March 13, 2025,
https://ejournal.alkifayahriau.ac.id/index.php/alamin/article/view/235.
2 Dwi Ningtyas Kartikasari and Martinus Legowo, “Konstruksi Masyarakat Tentang Tradisi Turun Tanah,”
Paradigma 6, no. 1 (July 18, 2018), accessed March 13, 2025,
https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/paradigma/article/view/24285.

40



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

lama. Masyarakat santri merupakan masyarakat yang mengamalkan ilmu agamanya sesuai syariat
Islam . Sedangkan priayi yang dimaksud dalam tradisi Toron Tana merupakan masyarakat yang
dianggap memiliki tingkat sosial yang tinggi.

Tradisi keluarga berkontribusi pada keamanan sosial dan psikologis, mewariskan pengalaman
keluarga dan menstabilkan kehidupan keluarga, yang penting untuk membentuk identitas keluarga
yang positif Termasuk tradisi Toron Tana ini memainkan peran penting dalam menjaga
hubungan keluarga dan identitas sosial dengan bertindak sebagai saluran untuk pengalaman
budaya, sejarah, dan sosio-psikologis lintas generasi. Nilai-nilai keluarga tradisional sangat
penting dalam menjaga hubungan keluarga dan membentuk identitas sosial budaya anak. Nilai-
nilai ini berfungsi sebagai dasar untuk pengembangan kepribadian dan membimbing individu
dalam pencarian mereka untuk identitas sipil dan sosial budaya .*

Penelitian sebelumnya oleh Moh. Fajrul Islam juga menjelaskan bahwa pelaksanaan tradisi
Toron Tana sarat dengan simbolisme yang tidak hanya berakar pada kepercayaan lokal, tetapi juga
mencerminkan struktur sosial masyarakatnya. Melalui pendekatan strukturalisme Lévi-Strauss, ia
menganalisis bagaimana mantra dalam prosesi tersebut merepresentasikan nilai-nilai hierarkis dan
kosmologis. Maka dari itu, penelitian ini bertujuan mengkaji tentang bagaimana makna simbolik
tradisi Toron Tana di Bangkalan, bagaimana perbedaan tradisi toron tana antara rakyat biasa dan

priyayi dengan pendekatan fungsionalisme struktural Emile Durkheim.

B. TINJAUAN PUSTAKA

Penelitian-penelitian sebelumnya telah banyak menyoroti tradisi turun tanah sebagai bagian
dari sistem budaya masyarakat Nusantara. Salah satu penelitian penting adalah karya Moh. Fajrul
Islam yang menggunakan pendekatan strukturalisme Lévi-Strauss dalam menganalisis simbolisme
dalam prosesi Toron Tana. Kelebihan penelitian ini adalah penekanannya pada aspek simbolik dan
struktur kosmologis dalam tradisi, sehingga memperlihatkan bagaimana mitos dan simbol
membentuk struktur sosial masyarakat. Namun, kelemahan dari penelitian ini adalah kurangnya
eksplorasi terhadap realitas sosial kontemporer, terutama relasi antara kelas sosial seperti priyayi

dan rakyat biasa dalam praktik aktual tradisi tersebut.’

3 Kabanova, “Https://Nbpublish.Com/Library read article.Php?Id=35918 (2021), accessed

March 13, 2025, https://nbpublish.com/library read_article.php?id=35918.

* Belyanskaya, “Traditional Family Values As A Factor In Formation Of A Cild’s Socio-Cultural

Identity” (September 10, 2024): 113-119, accessed May 22, 2025,

https://bibl.vgltu.ru/en/nauka/conference article/12257/view.

5 Moh Fajrul Islam and Fiyan IIman Faqih, “Tataran Homologi Dalam Mantra Tradisi Lokal ‘Toron Tana’ Masyarakat

Desa Lancar Kecamatan Larangan Kabupaten Pamekasan,” Journal of Educational Language and Literature 1, no. 1

(March 22, 2023): 60—68, accessed May 24, 2025, https://eco-entreprencur.trunojoyo.ac.id/jell/article/view/21362.
41



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Penelitian Miftahul (2017) mengangkat adat turun tanah dalam masyarakat Jawa dengan
pendekatan normatif-religius. la menekankan kesinambungan antara adat dan ajaran Islam.
Kelebihannya terletak pada kajian integrasi nilai agama dalam tradisi. Namun, kelemahan
utamanya adalah fokus geografis yang sempit (di luar Madura) dan tidak membahas dimensi
sosial-kelas secara rinci, sehingga konteks stratifikasi sosial dalam pelaksanaan tradisi belum
tergarap mendalam.®

Firnando dan Zahara (2023) dalam dua artikelnya mengenai nilai-nilai turun tanah masyarakat
Melayu, memberikan kontribusi penting dalam menunjukkan makna spiritual dan hubungan
manusia dengan alam melalui ritual ini. Kelebihannya adalah analisis mendalam tentang aspek
simbolik dan sosial. Namun, penelitian ini masih bersifat deskriptif dan tidak membahas
perubahan sosial maupun pengaruh status sosial secara eksplisit.’

Penelitian Zaitur Rahem (2020) memberikan informasi menarik tentang variasi praktik Toron
Tana di berbagai desa, yang menunjukkan adanya dinamika dan fleksibilitas tradisi ini. Namun,
pembahasan Rahem masih terbatas pada aspek teknis pelaksanaan dan belum menyentuh dimensi
teoritis sosiologis secara mendalam.®

Penelitian-penelitian tersebut menunjukkan bahwa tradisi Toron Tana memang memiliki
makna simbolik dan religius yang dalam, namun mayoritas penelitian masih terbatas pada
pendekatan deskriptif atau simbolik tanpa melihat bagaimana struktur sosial (khususnya kelas
sosial antara priyayi dan rakyat biasa) memengaruhi bentuk dan makna dari pelaksanaan tradisi
tersebut. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengembangkan dan menyempurnakan kajian
terdahulu dengan menambahkan analisis stratifikasi sosial dan perspektif fungsionalisme
struktural Durkheim sebagai pendekatan teoritis utama.

Teori utama yang digunakan dalam penelitian ini adalah fungsionalisme struktural
sebagaimana dikembangkan oleh Emile Durkheim. Menurut Durkheim, setiap elemen dalam
masyarakat termasuk tradisi dan ritual berfungsi untuk menjaga keteraturan sosial dan
menciptakan solidaritas kolektif.” Dalam Toron Tana, tradisi ini dilihat sebagai bentuk ritus

transisi (rites de passage) yang tidak hanya menandai fase biologis anak, tetapi juga menjadi

¢ Miftahul Miftahul, “Adat Turun Tanah Bagi Suku Jawa Di Kota Palangka Raya Ditinjau Dari Prespektif Islam,”
Jurnal Studi Agama dan Masyarakat 11, no. 2 (March 20, 2017): 191, accessed May 8, 2025, http://e-journal.iain-
palangkaraya.ac.id/index.php/jsam/article/view/437.
7 Firnando and Zahara, “Nilai — Nilai Tradisi Turun Tanah Perspektif Masyarakat Di Desa Pangkalan Nyirih
Kecamatan Rupat Kabupaten Bengkalis.”
8 Zaitur Rahem, “PENDIDIKAN TOLERANSI ANTARSESAMA PADA BUDAYA
TORONTANABEII’'MASYARAAT MADURA,” . ISSN 9 (2020).
® Durkheim Emile, The Division Of Labor In Society, 1933, accessed May 22, 2025,
http://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.233884.

42



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

instrumen reproduksi nilai budaya dan sosial. Durkheim membedakan dua jenis solidaritas:
mekanik (dalam masyarakat tradisional) dan organik (masyarakat modern). Tradisi Toron Tana,
dalam konteks masyarakat Madura yang masih mempertahankan pola solidaritas mekanik,
berfungsi sebagai perekat sosial untuk memperkuat kesadaran kolektif dan mempertegas identitas

komunitas.

C. METODE PENELITIAN

Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif. Bogdan dan Taylor
mengartikan bahwa metode kualitatif adalah sebagai prosedur penelitian yang menghasilkan data
deskriptif berupa kata-kata (bisa lisan untuk penelitian agama, sosial, budaya, filsafat), catatan-
catatan yang berhubungan dengan makna, nilai serta pengertian . Kualitatif yaitu hasil
pengumpulan data yang dideskripsikan dengan kata-kata tertulis, dalam arti bukan angka sehingga
dapat memberikan kejelasan terhadap fokus permasalahan. Penelitian kualitatif menghasilkan
deskripsi berupa pemaparan tertulis maupun lisan dari orang-orang yang diamati. Jenis penelitian
ini adalah Penelitian Lapangan, yaitu suatu penelitian yang menggunakan informasi yang
diperoleh dari sasaran penelitian yang disebut informan atau responden melalui wawancara.
Penelitian in1 dilakukan di Bangkalan, dengan melakukan wawancara dengan pihak-pihak yang
terkait dalam pelaksanaan penelitian yaitu masyarakat dari kalangan priyayi (tokoh masyarakat)
dan rakyat biasa. Pengumpulan datanya dalam penelitian ini lebih menuju pada data tertulis atau
dokumen yang berhubungan dengan penelitian tradisi toron tana di Bangkalan serta wawancara

tersebut.

D. HASIL DAN PEMBAHASAN
Pelaksanaan Tradisi Toron Tana Di Bangkalan

Tradisi toron tana ini sudah ada sejak zaman dahulu dan dilakukan secara turun temurun.
Tradisi toron tana di Bangkalan sudah dilaksanakan sejak zaman nenek moyang hingga saat ini
masih dilaksanakan dan diterapkan meskipun ada sebagian kecil keluarga yang tidak
melaksanakan tradisi ini. Secara etimologi, tradisi memiliki makna keterikatan antara masa lalu
dengan masa kini, berupa pengetahuan, doktrin, dan bentuk praktik yang ditransmisikan dari
generasi ke generasi. Unsur penting dari tradisi adalah transmisi dari suatu generasi ke generasi
selanjutnya. Jika itu hilang, maka dapat dipastikan bahwa tradisi akan ikut hilang, ditelan dan
dilibas zaman . Hal ini selaras dengan hasil penelitian Miftahul dalam artikel jurnalnya bahwa

turun tanah merupakan rangkaian prosesi kelahiran yang dilakukan terus menerus dari nenek

43



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

moyang mereka yang mana tradisi ini sudah ada sejak zaman dahulu ."

Secara spesifik, tidak ada satu tokoh atau figur tunggal yang dikenal sebagai pelopor tradisi
Toron Tana. Hal ini disebabkan karena tradisi ini berkembang secara kolektif dalam masyarakat,
melalui transmisi nilai-nilai budaya yang diwariskan secara lisan dan praktik dari generasi ke
generasi. Namun, peran tokoh adat, dan tokoh agama lokal sangat besar dalam merawat dan
melestarikan tradisi ini. Mereka bertindak sebagai penjaga nilai dan penuntun jalannya ritual,
memastikan bahwa setiap tahap dilakukan sesuai dengan norma adat dan syariat Islam yang
berlaku. Berdasarkan hasil wawancara penelitian, Secara umum, Tradisi ini merupakan bentuk
ungkapan rasa syukur atas tercapainya tahap perkembangan penting, yaitu saat seorang bayi mulai
dapat berjalan, serta menjadi simbol harapan terhadap kehidupan anak di masa depan ketika ia
dewasa, tradisi ini juga dikenal sebagai simbol diperbolehkannya anak untuk menyentuhkan
kakinya ke tanah. Terlepas dari benar tidaknya atau sesuai tidaknya dengan bagaimana kehidupan
anak kelak. Berdasarkan hasil wawancara Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai ritual simbolik,
tetapi juga sebagai media pelestarian nilai-nilai kultural dan spiritual yang diwariskan secara turun-
temurun.'!

Untuk Pelaksanaan tradisi toron tana ini disesuaikan dan tergantung dengan kehendak dan
kesepakatan keluarga. Berdasarkan hasil wawancara dengan salah satu tokoh masyarakat
setempat, tradisi toron tana ini dilaksanakan pada saat bayi berumur 7 bulan, bisa dilaksanakan
secara kekeluargaan dengan mengundang kerabat terdekat atau tetangga terdekat bagi masyarakat
yang bertempat tinggal di kota.

Proses pelaksanaan tradisi toron tana diawali dengan kegiatan doa bersama yang dipimpin
oleh sesepuh keluarga atau tokoh adat. Doa ini ditujukan kepada Tuhan sebagai bentuk
permohonan keselamatan, kesehatan, dan masa depan yang cerah bagi sang anak. Tahapan ini
mencerminkan dimensi spiritualitas yang kuat dalam kehidupan masyarakat lokal, di mana transisi
biologis seorang anak juga dibingkai dalam dimensi religius.

Setelah doa bersama, sesepuh membacakan sholawat Nabi sebanyak tiga kali, yang
kemudian ditiupkan ke ubun-ubun anak. Praktik ini dipahami sebagai bentuk simbolik dari
transmisi doa dan harapan spiritual yang melekat langsung pada diri anak sebagai bentuk
perlindungan dari hal-hal buruk. Pembacaan sholawat juga mempertegas integrasi nilai-nilai Islam
dalam pelaksanaan tradisi lokal.

Tahap berikutnya adalah prosesi menitah anak untuk menginjak tetel yang dialasi dengan

10 Miftahul, “Adat Turun Tanah Bagi Suku Jawa Di Kota Palangka Raya Ditinjau Dari Prespektif Islam.”
' Hasil wawancara BU N, partisipan tradisi foron tana, di kediaman 5 Mei 2025

44



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

plastik di bagian atasnya (makanan tradisional berbahan dasar beras ketan). Ketan dalam konteks
ini dimaknai sebagai simbol keterikatan atau “kelengketan” dengan hal-hal baik, rezeki yang
melekat, serta ikatan sosial yang erat. Setelah menginjak tetel, anak dibimbing untuk
menyentuhkan kakinya langsung ke tanah, yang dalam kosmologi lokal dipahami sebagai lambang
penerimaan anak oleh bumi—sebagai tempat berpijak sekaligus tempat kembali.

Puncak dari tradisi ini adalah prosesi yang dikenal dengan sebutan bu’ nyambu’, di mana
anak diletakkan di dekat sebuah talam atau nampan besar yang berisi berbagai objek simbolik,
seperti pensil, Al-Qur'an, buku, cermin, uang, tasbih, sisir, emas, dan padi. Benda-benda tersebut
disusun untuk kemudian dipilih secara spontan oleh sang anak. Setiap objek merepresentasikan
harapan atas masa depan anak. Pemilihan objek oleh anak diyakini memiliki makna prediktif atas
minat, bakat, atau arah hidupnya kelak. Oleh karena itu, tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai
ritus peralihan (rite of passage), tetapi juga sebagai instrumen internalisasi nilai dan pembentukan
identitas kultural anak dalam komunitasnya.!?

Barang barang yang digunakan dalam tradisi toron tana ini dipasrahkan secara penuh
kepada pihak keluarga, tidak ada batasan untuk meletakkan barang apa saja ke dalam nampan

m

dalam proses "bu"-nyambu™ selama barang tersebut tidak barang tersebut tidak berbahaya.
Semuanya disesuaikan dengan kehendak keluarga. Meskipun demikian, masyarakat tidaklah
meyakini akan barang-barang tersebut, hanya saja menjadi sebuah tafsiran semata dan menjadi
harapan yang terjadi di masa depan sesuai dengan harapan keluarga untuk anak yang
melaksanakan tradisi toron tana ini. Meriah atau tidaknya tradisi ini dilaksanakan sesuai
kemampuan keluarga, yang menentukan hari H pelaksanaan tradisi ini juga pihak keluarga.
Adapun tujuan dari melaksanakan tradisi toron tana ini yakni untuk mendapatkan
gambaran atau ramalan bagaimana kehidupan anak saat dewasa kelak. Selain itu, alasan
melaksanakan tradisi ini selain sebagai simbol dan perantara bagi si anak diperbolehkannya
menyentuhkan kakinya untuk pertama kalinya ke tanah, tradisi ini juga dijadikan sebagai
pengingat bahwa manusia diciptakan dari tanah dan akan kembali ke tanah. Dalam wawancara,
responden menyebutkan bahwa tradisi ini tidak bersifat wajib, namun menjadi pelengkap dalam
keluarga mereka. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa tradisi Toron Tana mengandung nilai

spiritual dan sosial yang mendalam, mempererat hubungan manusia dengan alam dan

komunitasnya. 3

12 Hasil Wawancara BU N, partisipan tradisi toron tana,di kediaman 5 Mei 2025
13 Hasil wawancara Kyai UHM, Ketua Lajnah Turots Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan, di kediaman 28
April 2025

45



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Makna Simbolik Tradisi Toron Tana Di Bangkalan

Makna simbolik mengacu pada atribusi makna pada benda atau simbol, baik benda
mati maupun hidup, melalui proses komunikasi, baik secara langsung maupun tidak langsung.
Tujuan dari makna simbolik adalah untuk memberikan makna pada simbol melalui konsensus
dalam wilayah geografis atau masyarakat tertentu.'*

Dalam praktik tradisi toron tana memiliki makna simbolik dari benda-benda yang
terdapat dalam nampan yang digunakan, yaitu: Al-qur’an Memiliki makna simbolik agar sang
anak kelak menjadi seorang yang ahli dalam mengaji dan menerapkan nilai-nilai al-qur’an
dalam sehari-hari. Tasbih Memiliki makna simbolik agar sang anak kelak menjadi seorang
yang ahli dala beribadah dan beragama3.Buku tulis Memiliki makna simbolik agar sang
anak kelak menjadi seorang yang rajin membaca dan cerdas. Bolpen Memiliki makna
simbolik agar sang anak kelak menjadi seorang yang pandai menulis. Sisir Memiliki makna
simbolik agar sang anak kelak menjadi seorang yang selalu tampil rapi. Kaca Memiliki makna
simbolik agar sang anak kelak menjadi seorang yang suka sekali berdandan dan mempercantik
dirinya. Uang Memiliki makna simbolik agar sang anak kelak menjadi seorang yang berhasil
dan kaya raya.

Dalam tradisi Toron Tana, simbolisme benda-benda seperti Al-Qur’an, tasbih, uang, dan
lainnya tidak hanya berfungsi sebagai representasi harapan masa depan anak, tetapi juga
mencerminkan nilai-nilai budaya lokal yang terintegrasi dengan ajaran agama. Hal ini sejalan
dengan pandangan Geertz yang menyatakan bahwa ritual dalam masyarakat memiliki dimensi
simbolik yang mendalam, di mana setiap elemen ritual mencerminkan nilai-nilai kultural yang
disepakati bersama '°. Selain itu, Turner menjelaskan bahwa prosesi ritual seperti bu ’-nyambu’
dalam Toron Tana merupakan bentuk transisi sosial yang menghubungkan individu dengan
komunitasnya melalui simbol-simbol yang dipilih secara spontan.'®

Tradisi Toron Tana merupakan salah satu bentuk ritual dalam siklus hidup masyarakat
Madura, khususnya pada fase awal kehidupan manusia. Sebagaimana dalam banyak budaya di
Nusantara, masyarakat Madura juga memiliki tahapan-tahapan ritus transisi (rites of passage) yang
mengiringi proses kehidupan manusia dari lahir hingga meninggal dunia. Dalam konteks ini,

Toron Tana menjadi simbol inisiasi anak ke dalam relasi sosial dan ekologis yakni hubungan

14 Hidayatus Sholihah, Dely Izzatin Nabila, and Indah Nur Amalia, “MAKNA SIMBOLIK DALAM TRADISI
TORON TANA DI DESA PAYUDAN DALEMAN,” Jurnal llmiah Multidisiplin Terpadu 8, no. 6 (June 30, 2024),
accessed May 8, 2025, https://oaj.jurnalhst.com/index.php/jimt/article/view/1356.
15 Geertz, The Interpretation of Cultures, Selected Essays.
16 Victor Turner, Roger Abrahams, and Alfred Harris, The Ritual Process: Structure and Anti-Structure (New York:
Routledge, 2017).

46



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

manusia dengan lingkungan dan komunitasnya.

Sebagaimana dijelaskan oleh Koentjaraningrat, ritus seperti ini adalah bagian dari struktur
kebudayaan yang berfungsi untuk mentransmisikan nilai dan norma masyarakat secara turun-
temurun, sekaligus meneguhkan identitas kolektif komunitas adat.!” Toron Tana memperkenalkan
anak kepada unsur bumi, sekaligus menegaskan makna spiritual bahwa manusia berasal dari tanah
dan akan kembali kepadanya.

Ritual Toron Tana tidak hanya bersifat simbolik, melainkan sarat dengan penanaman nilai-
nilai keagamaan dan adat istiadat sejak dini. Dalam praktiknya, terdapat pembacaan doa, sholawat,
hingga proses “bu ’-nyambu ™ yang mencerminkan harapan orang tua terhadap masa depan anak.
Ritual ini mengandung pesan bahwa sejak bayi, anak telah dikondisikan untuk memiliki relasi
dengan nilai-nilai spiritual (ketuhanan), sosial (komunitas), dan ekologis (tanah). Dalam kajian
antropologi Islam, tradisi seperti ini termasuk bentuk Islam kultural, yakni proses di mana ajaran
Islam diserap dan diwujudkan dalam praktik budaya lokal. Hal ini sesuai dengan pandangan
Zamakhsyari Dhofier yang menyatakan bahwa dalam masyarakat santri maupun abangan, bentuk
penghayatan terhadap Islam seringkali diwujudkan melalui budaya lokal yang telah berasimilasi

dengan nilai-nilai Islam. '®

Tradisi Toron Tana Antara Priayi dan Rakyat Biasa

Sebuah tradisi terbentuk dan bertahan dalam suatu masyarakat karena mereka menganggap
bahwa tradisi yang dianutnya adalah sesuatu yang bermakna, berarti atau bermanfaat bagi
kehidupan mereka. Pada sisi lain, tradisi juga telah memberikan makna bagi masyarakat yang
menganut dan mempertahankannya '°. Tradisi Toron Tana merupakan ritual turun-temurun dalam
masyarakat Madura yang dilakukan saat bayi mulai belajar berjalan. Tradisi ini melambangkan
rasa syukur atas pertumbuhan anak dan memperkenalkannya pada unsur tanah sebagai simbol
kedekatan dengan alam dan kehidupan sosial. Perbedaan utama dalam pelaksanaan tradisi 7oron
Tana antara kalangan priyayi dan rakyat biasa terletak pada aspek material, kemeriahan acara dan
tempat pelaksanaan acara. Tradisi toron tana dikalangan priayi biasanya dilaksanakan dimakam
sesepuh keluarga si anak.

Pada kalangan Priyayi pelaksanaan tradisi ini cenderung lebih meriah dengan ritual seperti

17 Koentjaraningrat, “Pengantar Ilmu Antropologi by Koentjaraningrat | PDF,” Scribd, last modified 1981, accessed
May 22, 2025, https://id.scribd.com/document/493995457/Pengantar-Ilmu-Antropologi-by-Koentjaraningrat-z-lib-
org.
18 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi pesantren: studi pandangan hidup kyai dan visinya mengenai masa depan
Indonesia (LP3ES, 2011).
9 M. Fauzan Zenrif, Realitas Keluarga Muslim: Antara Mitos Dan Doktrin Agama (Malang: UIN-Maliki Press,
2008), accessed May 8, 2025, http://repository.uin-malang.ac.id/1262/.

47



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

pemakaian bunga melati pada bayi, pembacaan doa oleh sesepuh keluarga, serta penyajian
makanan khas seperti urap, telur, dan ayam adun (makanan khas Madura). Salah satu ritual
menarik adalah peletakan berbagai benda dalam talam—seperti Al-Qur’an, tasbih, uang, dan
permen—yang dipilih oleh sang anak sebagai simbol harapan masa depan. Sedangkan pada
kalangan rakyat biasa tradisi ini dilakukan secara sederhana dan tertutup, hanya melibatkan
keluarga inti tanpa mengundang tokoh agama atau kerabat luas.?’ Mereka tidak mengundang tokoh
agama seperti kyai, berbeda dengan tradisi yang sudah ada namanya seperti aqiqah atau sunatan.
Penyajian hidangannya pun sederhana, bubur dan jajanan tradisional.

Namun, secara pelaksanaan ritualnya sama, baik kalangan priayi mapun rakyat biasa.
Meskipun terdapat perbedaan dalam aspek material dan kemeriahan, esensi Toron Tana tetap
sama, yaitu ekspresi syukur dan doa bagi sang anak. Perbedaan ini tidak menimbulkan kesenjangan
karena tradisi ini bersifat privat dan tidak melibatkan banyak orang, berbeda dengan tradisi seperti
pernikahan atau tahlilan yang lebih publik.

Perbedaan pelaksanaan Toron Tana antara kalangan priyayi dan rakyat biasa
mencerminkan hierarki sosial yang ada dalam masyarakat Madura. Menurut Mark?!, integrasi
antara nilai-nilai agama dan budaya lokal sering kali menjadi alat untuk memperkuat identitas
sosial dalam masyarakat. Dalam konteks ini, kalangan priyayi menggunakan tradisi ini sebagai
sarana legitimasi status sosial mereka melalui ritual yang lebih meriah, sementara rakyat biasa
lebih fokus pada aspek spiritual dan kesederhanaan.

Dalam prosesi tradisi toron tana ini, jika dibandingkan dengan prosesi di zaman dahulu
tentunya ada perubahan. Kendatipun demikian, perubahan yang dilakukan hanya sebagian dan
bukan secara keseluruhan. Namun, perubahan yang terjadi hanya dibagian tertentu. Seperti, jika
dulu dibawah alas bubur tidak meletakkan uang, sekarang sebagian keluarga yang melakukan
tradisi meletakkan uang di bawah alas bubur yang kemudian uang tersebut disedekahkan. Zaman
dulu ada yang dibacakan Macapat, sedangkan sekarang diganti dengan pengajian dan sholawat.
Hal ini selaras dengan penelitian yang dilakukan oleh Zaitur Rahem dalam artikel jurnalnya bahwa
teknis budaya toron tana ini di sejumlah desa memang beragam dan dikemas dalam rangkaian

kegiatan. *

20 Hasil wawancara Kyai UHM, Ketua Lajnah Turots Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan, di kediaman 28 April
2025
2l Mark R. Woodward, “Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in the Sultanate of Yogyakarta.,” last modified
1991, accessed May 22, 2025,
https://www.academia.edu/92657654/Islam_in_Java Normative Piety and Mysticism_in_the Sultanate of Yogya
karta. MARK R WOODWARD.
22 Rahem, “PENDIDIKAN TOLERANSI ANTARSESAMA PADA BUDAYA TORONTANABEJ'MASYARAAT
MADURA.”

48



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Tradisi pun mengalami perubahan. Tradisi lahir disaat tertentu ketika orang menetapkan
fragmen tertentu dari warisan masa lalu sebagai tradisi. Tradisi berubah ketika orang memberikan
perhatian khusus pada fragmen tradisi tertentu dan mengabaikan fragmen yang lain. Tradisi bisa
bertahan dalam jangka waktu tertentu dan mungkin lenyap bila benda materiel dibuang dan
gagasan dilupakan.

Seiring dengan perubahan zaman, tradisi Toron Tana mengalami transformasi dalam
beberapa aspek, seperti penggantian pembacaan Macapat dengan pengajian dan sholawat. Hal ini
sesuai dengan teori perubahan sosial yang dikemukakan oleh Soerjono yang menyatakan bahwa
tradisi akan selalu beradaptasi dengan kondisi sosial budaya masyarakat. Selain itu, menekankan
bahwa perubahan budaya sering kali dipengaruhi oleh interaksi antara nilai-nilai lokal dan global,

yang dalam hal ini tercermin dalam integrasi nilai-nilai Islam dengan praktik budaya Madura.?*

Analisis Teori Fungsionalisme Struktural terhadap Tradisi Toron Tana di Bangkalan

Teori fungsionalisme struktural merupakan salah satu pendekatan klasik dalam sosiologi
yang dikembangkan oleh Emile Durkheim. Durkheim menggunakan pendekatan fungsional dalam
sosiologinya, yaitu menjelaskan institusi sosial berdasarkan peran atau fungsi positif yang mereka
lakukan untuk menjaga ketertiban dan stabilitas sosial. Dalam pandangan ini, masyarakat
dipahami sebagai suatu sistem yang tersusun atas berbagai struktur sosial yang saling berhubungan
dan memiliki fungsi masing-masing untuk menjaga stabilitas serta keseimbangan sosial. Setiap
elemen dalam masyarakat, termasuk tradisi, dianggap memiliki peran penting dalam menciptakan
keteraturan dan solidaritas sosial. Tradisi Toron Tana sebagai salah satu ritual budaya masyarakat
Madura, khususnya di Bangkalan, dapat dianalisis dalam kerangka ini karena berperan dalam
menyatukan masyarakat melalui praktik simbolik dan spiritual yang diwariskan secara turun-
temurun.

Teori fungsionalisme struktural Durkheim menjelaskan bahwa setiap elemen dalam
masyarakat memiliki fungsi penting dalam menjaga stabilitas sosial. Dalam konteks Toron Tana ,
tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai ritus transisi, tetapi juga sebagai perekat sosial yang
memperkuat kesadaran kolektif. Hal ini selaras dengan pandangan Talcott ° yang menyatakan
bahwa institusi sosial memiliki peran ganda, yaitu memenuhi kebutuhan individu dan

mempertahankan keseimbangan sistem sosial. Selain itu, Robert *° menambahkan bahwa fungsi

2 Piotr Sztompka, Sosiologi perubahan sosial (Prenada Media, 2004).

24 Soerjono Soekanto, Sosiologi: suatu pengantar (Rajawali, Jakarta, 1982).

25 Talcott Parsons, The Social System (Glencoe, Ill.: Free Press, 1951), accessed May 22, 2025,

http://archive.org/details/socialsystemOOpars.

26 Robert K. Merton, “Social Structure and Anomie,” American Sociological Review 3, no. 5 (1938): 672-682,
49



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

laten dari suatu tradisi, seperti pelestarian nilai-nilai budaya, sering kali lebih penting daripada
fungsi manifesnya.

Dalam perspektif Durkheim, tradisi tidak hanya sekadar warisan budaya, tetapi juga
berfungsi sebagai perekat sosial yang memperkuat kesadaran kolektif. Kesadaran kolektif ini
muncul melalui partisipasi masyarakat dalam ritual yang dianggap sakral dan bermakna secara
spiritual maupun sosial. Tradisi Toron Tana, sebagai sebuah ritus transisi (rite of passage),
mempertemukan anggota keluarga dan komunitas dalam satu momen penting—yakni ketika
seorang anak untuk pertama kalinya diperkenalkan pada unsur tanah sebagai simbol kehidupan
dunia. Proses ini tidak hanya memiliki makna simbolik, tetapi juga berfungsi mempererat
hubungan kekeluargaan, memperkuat identitas sosial, serta mereproduksi nilai-nilai kultural
masyarakat Madura secara berkelanjutan.

Salah satu aspek penting dari fungsionalisme struktural adalah pandangan bahwa
perbedaan sosial tidak serta-merta menimbulkan konflik, tetapi justru berperan dalam menjaga
struktur masyarakat. Hal ini tercermin dalam perbedaan pelaksanaan tradisi Toron Tana antara
kalangan priyayi dan rakyat biasa. Kalangan priyayi melaksanakan tradisi ini secara lebih meriah,
melibatkan tokoh agama, makanan khusus, dan simbol-simbol sosial seperti bunga melati dan
emas. Sementara itu, rakyat biasa melaksanakan tradisi ini dengan cara yang lebih sederhana dan
terbatas pada keluarga inti. ?* Meski berbeda dalam ekspresi, kedua kelompok tetap menjaga inti
makna tradisi sebagai bentuk syukur dan harapan atas masa depan anak. Ini menunjukkan bahwa
struktur sosial dalam masyarakat Madura tidak bersifat eksklusif atau memecah, melainkan saling
melengkapi dan meneguhkan peran masing-masing dalam masyarakat.

Fungsi sosial dari tradisi Toron Tana dapat dibagi menjadi dua jenis: fungsi manifes dan
fungsi laten. Fungsi manifes dari tradisi ini adalah sebagai bentuk perayaan dan syukur atas
pertumbuhan anak yang mulai mampu berjalan. Ini tercermin dalam prosesi simbolik seperti
pembacaan doa, sholawat, hingga prosesi bu’ nyambu’ yang melibatkan benda-benda seperti Al-
Qur’an, tasbih, buku, dan uang. * Sedangkan fungsi laten, yang tidak langsung terlihat, adalah
pelestarian nilai-nilai kultural, legitimasi struktur sosial, dan reproduksi identitas kelompok.
Dengan kata lain, melalui tradisi ini, masyarakat Madura meneguhkan kembali nilai-nilai kolektif

dan memperkuat solidaritas sosial lintas generasi, sebagaimana yang dijelaskan Durkheim dalam

accessed May 22, 2025, https://www.jstor.org/stable/2084686.
27 Durkheim Emile, The Division Of Labor In Society.
28 Hidayatus Sholihah, Dely Izzatin Nabila, and Indah Nur Amalia, “MAKNA SIMBOLIK DALAM TRADISI
TORON TANA DI DESA PAYUDAN DALEMAN,” Jurnal llmiah Multidisiplin Terpadu 8, no. 6 (June 30, 2024),
accessed May 22, 2025, https://oaj.jurnalhst.com/index.php/jimt/article/view/1356.
2 Risky Firnando and Siti Zahara, “Nilai — Nilai Tradisi Turun Tanah Perspektif Masyarakat Di Desa Pangkalan
Nyirih,” Al-Amin: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Sosial Humaniora 1 No.1 (2023).

50



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

konsep solidaritas mekanik. >

Lebih jauh, tradisi Toron Tana juga menunjukkan integrasi antara nilai keagamaan dan
adat istiadat. Doa bersama, pembacaan sholawat, serta simbol-simbol religius dalam prosesi bu’
nyambu’ menunjukkan bahwa tradisi ini bukan hanya bersifat adat, tetapi juga religius. Dalam
pandangan Durkheim, agama berfungsi sebagai kekuatan moral yang mengikat individu dalam
komunitas. *' Oleh karena itu, integrasi nilai Islam dalam tradisi Toron Tana memperkuat kohesi
sosial dan menjadi sarana pendidikan nilai sejak dini kepada anak. Nilai-nilai spiritual seperti
kesucian, harapan, dan perlindungan ilahi secara simbolik ditanamkan melalui ritual ini, dan
menjadi bagian dari sistem norma yang dijaga oleh masyarakat.

Seiring waktu, tradisi ini juga mengalami transformasi sebagai bagian dari adaptasi
terhadap perubahan sosial. Beberapa bentuk praktik lama, seperti pembacaan Macapat, telah
digantikan oleh pengajian dan sholawat.** Selain itu, sebagian keluarga kini memasukkan uang
dalam alas bubur sebagai bagian dari prosesi simbolik, yang kemudian disedekahkan. Perubahan-
perubahan ini tidak menghilangkan fungsi utama dari tradisi, tetapi justru menunjukkan
fleksibilitasnya dalam menyesuaikan diri dengan kondisi sosial budaya masyarakat. Hal ini sesuai
dengan pandangan fungsionalisme struktural yang menyatakan bahwa masyarakat akan selalu
berupaya mencapai keseimbangan baru melalui proses adaptasi terhadap perubahan eksternal. 3

Peran tradisi sebagai media integrasi sosial juga terlihat dalam proses internalisasi nilai-
nilai sosial kepada anak. Dalam prosesi bu’ nyambu’, anak diberi kesempatan memilih objek
simbolik yang dipercaya mencerminkan masa depannya. Praktik ini bukan sekadar permainan,
tetapi menjadi sarana edukatif bagi keluarga dan komunitas dalam menyampaikan harapan dan
nilai kepada generasi berikutnya. ** Dari kacamata fungsionalisme, ini merupakan contoh nyata
bagaimana institusi sosial seperti keluarga dan komunitas memainkan peran dalam pewarisan nilai
dan norma sosial kepada anggotanya.

Secara keseluruhan, tradisi Toron Tana dapat dipahami sebagai suatu sistem simbolik yang
memiliki fungsi integratif dalam masyarakat Madura. Tradisi ini menjadi wahana untuk

membentuk identitas sosial, memperkuat solidaritas kolektif, dan menjaga stabilitas struktur sosial

30 Koentjaraningrat, “Pengantar Ilmu Antropologi by Koentjaraningrat | PDF.”
31 Joseph Ward Swain Emile Durkheim, The Elementary Forms Of The Religious Life, 1915, accessed May 22, 2025,
http://archive.org/details/elementaryformso0000emil.
32 Zaitur Rahem, “Pendidikan Toleransi Antarsesama Pada Budaya Toron Tana Beji’ Masyaraat Madura,” last
modified 2020, accessed May 22, 2025, https://www.semanticscholar.org/paper/Pendidikan-Toleransi-Antarsesama-
Pada-Budaya-Toron-Rahem/ac1b76cc4043212b9201172b26ccb87b82d49490.
33 Piotr Sztompka, Sosiologi perubahan sosial (Prenada Media, 2004).
3% Miftahul Miftahul, “Adat Turun Tanah Bagi Suku Jawa Di Kota Palangka Raya Ditinjau Dari Prespektif Islam,”
Jurnal Studi Agama dan Masyarakat 11, no. 2 (March 20, 2017): 191, accessed May 22, 2025, http://e-journal.iain-
palangkaraya.ac.id/index.php/jsam/article/view/437.

51



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

dalam komunitas. Melalui pendekatan fungsionalisme struktural, dapat disimpulkan bahwa
keberlanjutan tradisi ini bukan semata-mata karena warisan budaya, tetapi karena ia memenuhi
fungsi sosial yang vital bagi masyarakat menghubungkan masa lalu, masa kini, dan masa depan

dalam satu kerangka nilai yang disepakati bersama.

E. KESIMPULAN

Tradisi Toron Tana di Bangkalan merupakan ritus transisi yang sarat nilai spiritual, sosial, dan kultural,
berfungsi sebagai media internalisasi nilai-nilai lintas generasi. Perbedaan pelaksanaan antara kalangan
priyayi dan rakyat biasa mencerminkan stratifikasi sosial, namun tidak mengubah makna inti tradisi.
Dengan pendekatan fungsionalisme struktural Durkheim, tradisi ini dipahami berperan menjaga stabilitas
dan integrasi sosial melalui fungsi manifes dan laten. Meski mengalami adaptasi akibat modernisasi, Toron
Tana tetap mempertahankan nilai-nilai dasarnya dan menjadi simbol ketahanan budaya lokal masyarakat

Madura.

DAFTAR PUSTAKA

Belyanskaya. “TRADITIONAL FAMILY VALUES AS A FACTOR IN FORMATION OF A CILD’S
SOCIO-CULTURAL IDENTITY” (September 10, 2024): 113—119. Accessed May 22, 2025.
https://bibl.vgltu.ru/en/nauka/conference article/12257/view.

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi pesantren: studi pandangan hidup kyai dan visinya mengenai masa depan
Indonesia. LP3ES, 2011.

Durkheim Emile. The Division Of Labor In Society, 1933. Accessed May 22, 2025.
http://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.233884.

Emile Durkheim, Joseph Ward Swain. The Elementary Forms Of The Religious Life, 1915. Accessed
May 22, 2025. http://archive.org/details/elementaryformso0000emil.

Firnando, Risky, and Siti Zahara. “Nilai — Nilai Tradisi Turun Tanah Perspektif Masyarakat Di Desa
Pangkalan Nyirih.” Al-Amin: Jurnal llmu Pendidikan dan Sosial Humaniora 1 No.1 (2023).

Firnando, Rizky, and Siti Zahara. “Nilai — Nilai Tradisi Turun Tanah Perspektif Masyarakat Di Desa
Pangkalan Nyirih Kecamatan Rupat Kabupaten Bengkalis.” Al-Amin: Jurnal llmu Pendidikan
dan Sosial Humaniora 1, no. 1 (September 23, 2023): 66—75. Accessed March 13, 2025.
https://ejournal.alkifayahriau.ac.id/index.php/alamin/article/view/235.

Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures, Selected Essays. New York, Basic Books, 1973.
Accessed May 22, 2025. http://archive.org/details/interpretationof0Ogeer.

Islam, Moh Fajrul, and Fiyan [lman Faqih. “Tataran Homologi Dalam Mantra Tradisi Lokal ‘Toron Tana’
Masyarakat Desa Lancar Kecamatan Larangan Kabupaten Pamekasan.” Journal of Educational
Language and Literature 1, no. 1 (March 22, 2023): 60-68. Accessed May 24, 2025. https://eco-
entrepreneur.trunojoyo.ac.id/jell/article/view/21362.

Kabanova. “Https://Nbpublish.Com/Library read article.Php?Id=35918" (2021). Accessed March 13,
2025. https://nbpublish.com/library read article.php?id=35918.

52



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Kartikasari, Dwi Ningtyas, and Martinus Legowo. “Konstruksi Masyarakat Tentang Tradisi Turun
Tanah.” Paradigma 6, no. 1 (July 18, 2018). Accessed March 13, 2025.
https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/paradigma/article/view/24285.

Koentjaraningrat. “Pengantar [lmu Antropologi by Koentjaraningrat | PDF.” Scribd. Last modified 1981.
Accessed May 22, 2025. https://id.scribd.com/document/493995457/Pengantar-Ilmu-
Antropologi-by-Koentjaraningrat-z-lib-org.

Merton, Robert K. “Social Structure and Anomie.” American Sociological Review 3, no. 5 (1938): 672—
682. Accessed May 22, 2025. https://www.jstor.org/stable/2084686.

Miftahul, Miftahul. “Adat Turun Tanah Bagi Suku Jawa Di Kota Palangka Raya Ditinjau Dari Prespektif
Islam.” Jurnal Studi Agama dan Masyarakat 11, no. 2 (March 20, 2017): 191. Accessed May 8,
2025. http://e-journal.iain-palangkaraya.ac.id/index.php/jsam/article/view/437.

—— . “Adat Turun Tanah Bagi Suku Jawa Di Kota Palangka Raya Ditinjau Dari Prespektif Islam.”
Jurnal Studi Agama dan Masyarakat 11, no. 2 (March 20, 2017): 191. Accessed May 22, 2025.
http://e-journal.iain-palangkaraya.ac.id/index.php/jsam/article/view/437.

Parsons, Talcott. The Social System. Glencoe, Ill. : Free Press, 1951. Accessed May 22, 2025.
http://archive.org/details/socialsystemOOpars.

Rahem, Zaitur. “PENDIDIKAN TOLERANSI ANTARSESAMA PADA BUDAYA TORON TANA
BEJI’ MASYARAAT MADURA.” Last modified 2020. Accessed May 22, 2025.
https://www.semanticscholar.org/paper/PENDIDIKAN-TOLERANSI-ANTARSESAMA-
PADA-BUDAYA-TORON-Rahem/ac1b76cc4043212b9201172b26ccb87b82d49490.

— . “PENDIDIKAN TOLERANSI ANTARSESAMA PADA BUDAYA
TORONTANABEJ’MASYARAAT MADURA.” . ISSN 9 (2020).

Sholihah, Hidayatus, Dely Izzatin Nabila, and Indah Nur Amalia. “MAKNA SIMBOLIK DALAM
TRADISI TORON TANA DI DESA PAYUDAN DALEMAN.” Jurnal llmiah Multidisiplin
Terpadu 8, no. 6 (June 30, 2024). Accessed May 8, 2025.
https://oaj.jurnalhst.com/index.php/jimt/article/view/1356.

—— “MAKNA SIMBOLIK DALAM TRADISI TORON TANA DI DESA PAYUDAN
DALEMAN.” Jurnal llmiah Multidisiplin Terpadu 8, no. 6 (June 30, 2024). Accessed May 22,
2025. https://oaj.jurnalhst.com/index.php/jimt/article/view/1356.

Soekanto, Soerjono. Sosiologi: suatu pengantar. Rajawali, Jakarta, 1982.

Sztompka, Piotr. Sosiologi perubahan sosial. Prenada Media, 2004.

. Sosiologi perubahan sosial. Prenada Media, 2004.

Turner, Victor, Roger Abrahams, and Alfred Harris. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure.
New York: Routledge, 2017.

WOODWARD, MARK R. “Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in the Sultanate of
Yogyakarta.” Last modified 1991. Accessed May 22, 2025.
https://www.academia.edu/92657654/Islam_in Java Normative Piety and Mysticism in the S
ultanate_of Yogyakarta MARK R WOODWARD.

Zenrif, M. Fauzan. Realitas Keluarga Muslim: Antara Mitos Dan Doktrin Agama. Malang: UIN-Maliki
Press, 2008. Accessed May 8, 2025. http://repository.uin-malang.ac.id/1262/.

53



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 1, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

54



