Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Jaringan Ulama Nusantara Dengan Kawasan Islam Internasional:
Pemikiran, Keilmuan, Sanad, Dan Kiprah Bagi Islam

Devie Khoirun Nisal, Shandy Errlita?, Nur Afriliani Ilham?3, Raha Bistara*
12%Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta errlitaoxza@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji corak pemikiran ulama Nusantara, garis sanad keilmuan, serta
kiprah mereka di kancah internasional. Selain itu, penelitian ini juga berupaya memberikan gambaran
mengenai perkembangan tradisi keilmuan Islam di Nusantara dan peran penting para ulama dalam
membangun peradaban Islam. Metode yang digunakan adalah studi pustaka dengan menelaah berbagai
teks dan manuskrip terkait sejarah perkembangan Islam dan tokoh-tokoh ulama Nusantara. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa pemikiran ulama Nusantara bersifat moderat (wasathiyah), toleran
(tasamuh), dan terbuka terhadap budaya lokal, sehingga melahirkan konsep Islam Nusantara yang
menonjolkan nilai-nilai harmoni sosial. Tradisi sanad keilmuan yang kuat dan terhubung hingga
pusatpusat ilmu Islam di Makkah dan Madinah menjadi landasan penting dalam menjaga kemurnian
ajaran Islam serta membentuk karakter santri yang berwawasan luas. Selain itu, peran ulama Nusantara
di tingkat internasional juga sangat berpengaruh, terlihat dari tokoh-tokoh seperti syekh Ahmad Khatib
Al-Minagkabawi, Syekh Nawawi Al-Bantani, dan Syekh Muhammad Yasin Al-Fadani yang dikenal
sebagai ulama besar dan penulis karya rujukan di berbagai negara. Kontribusi global ini terbukti
melalui karya seperti Sabilal Muhtadin (rujukan fikih asia Tenggara), Nuruzh Zhalam (teks akidah
utama), dan Manhaj Dhawi al-Nazhar (dicetak ulang di Beirut dan dipelajari di dunia Arab). Dengan
demikian ulama Nusantara memiliki peranan besar dalam membentuk wajah Islam yang damai di
Indonesia sekaligus memberikan kontribusi berharga bagi perkembangan peradaban Islam dunia.

Kata kunci: Ulama Nusantara, Islam Nusantara, Moderasi Beragama, Sanad Keilmuan, Kiprah Internasional, Kitab
Kuning, Peradaban Islam.

Abstract

This study aims to examine the characteristics of the thinking of Nusantara scholars, their scholarly
lineage, and their activities on the international stage. In addition, this study also seeks to provide an
overview of the development of Islamic scholarly traditions in the Nusantara and the important role of
scholars in building Islamic civilization. The method used is a literature study by examining various
texts and manuscripts related to the history of the development of Islam and the figures of Nusantara
scholars. The results of the study show that the thinking of Nusantara scholars is moderate
(wasathiyah), tolerant (tasamuh), and open to local culture, giving rise to the concept of Islam
Nusantara which emphasizes the values of social harmony. A strong tradition of scientific sanad
connected to the centers of Islamic learning in Mecca and Medina is an important foundation for
maintaining the purity of Islamic teachings and shaping the character of santri with broad knowledge.
In addition, the role of Nusantara scholars at the international level is also very influential, as seen in
figures such as Sheikh Ahmad Khatib Al-Minagkabawi, Sheikh Nawawi Al-Bantani, and Sheikh
Muhammad Yasin Al-Fadani, who are known as great scholars and authors of reference works in
various countries. This global contribution is evident in works such as Sabilal Muhtadin (a reference
on Southeast Asian figh), Nuruzh Zhalam (a major text on agidah), and Manhaj Dhawi al-Nazhar
(reprinted in Beirut and studied in the Arab world). Thus, the scholars of the archipelago played a
major role in shaping the peaceful face of Islam in Indonesia while also making valuable contributions
to the development of global Islamic civilization.

40



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Keywords: archipelago scholars, archipelago Islam, religious moderation, scientific sanad, international activities,
classical Islamic texts, Islamic civilization.

A. PENDAHULUAN

Tradisi merupakan sesuatu yang diwariskan dari generasi sebelumnya kepada generasi
berikutnya (Paul B. Horton dan Chester L. Hunt, 1991: 211). Tradisi biasanya bersifat tetap
dan tidak banyak berubah, karena dianggap sebagai peninggalan penting dari para leluhur.
Tradisi dapat muncul dalam berbagai bentuk, salah satunya adalah tradisi dalam bidang
keilmuan.

Tradisi keilmuan di Nusantara memiliki karakter yang khas dan berbeda dari wilayah
lain. Ketika Islam masuk ke Nusantara, para ulama tidak hanya mengajarkan agama, tetapi juga
mengembangkan ilmu pengetahuan dengan menyesuaikannya pada budaya dan kehidupan
masyarakat setempat. Karena itu, cara berpikir ulama Nusantara cenderung bersifat moderat,
penuh kebijaksanaan, serta mampu memadukan nilai-nilai Islam dengan kearifan lokal.
Perpaduan ini menjadikan tradisi keilmuan di Nusantara kaya, fleksibel, dan dapat diterima
oleh berbagai lapisan masyarakat.

Perkembangan ilmu di Nusantara tidak terlepas dari adanya garis sanad keilmuan, yaitu
hubungan keilmuan antara guru dan murid dalam proses pembelajaran agama. Garis sanad ini
menunjukkan bahwa ilmu para ulama Nusantara bersumber dari tradisi keilmuan yang sahih
dan terhubung hingga ke pusat-pusat ilmu Islam seperti Makkah dan Madinah, sehingga
keilmuan tersebut memiliki dasar yang kuat dan dapat dipertanggungjawabkan. Selain itu,
banyak ulama Nusantara yang turut berperan di tingkat internasional, antara lain dengan
mengajar di masjid-masjid besar, menulis karya ilmiah, menjadi rujukan berbagai bangsa, serta
memberikan kontribusi dalam perkembangan pemikiran Islam di dunia.

Keberadaan karya-karya ulama Nusantara yang mengglobal menjadi bukti nyata
keunggulan tradisi keilmuan ini. Kitab Sabilal Muhtadin karya Syekh Muhammad Arsyad
AlBanjari (abad ke-18) tetap menjadi rujukan fikih utama di Indonesia, Malaysia, Brunei,
Thailand, Singapura, dan Kamboja. Kitab Nuruzh Zhalam karya Syekh Nawawi Al-Bantani
atas matan Agidatul Awam menjadi rujukan akidah di pesantren dan lembaga pendidikan Islam

di berbagai negara. Sementara itu, Manhaj Dhawi al-Nazhar karya Syekh Muhammad Mahfuzh

1 Retna Dwi Estuningtyas, “MEMPERBAIKI TRADISI KEILMUAN,” Jurnal Retorika 1, no. 1 (2019): 51-65.
41



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

al-Tarmasi, syarah atas Alfiyyah as-Suyuthi dalam ilmu hadis, dicetak berulang kali oleh

penerbit besar di Beirut dan sering muncul dalam pameran buku internasional di Kairo,

menegaskan bahwa karya ulama Nusantara tidak hanya diterima, tetapi juga dihargai dan
dipelajari di pusat-pusat keilmuan Islam dunia.

Maka dari itu, jurnal ini akan membahas corak pemikiran ulama Nusantara, keilmuan
dan kitab-kitab yang menglobal, Garis sanad keilmuan ulama Nusantara serta Kiprah ulama
Nusantara di dunia internasional. Tujuan pembahasan ini adalah untuk memberikan
pemahaman mengenai perkembangan tradisi keilmuan di Nusantara serta menegaskan peran
signifikan para ulama dalam membangun dan menyebarkan peradaban Islam, baik di tingkat

lokal maupun global.

B. TINJAUAN PUSTAKA

Penelitian sebelumnya? menyebutkan bahwa ulama Nusantara abad ke-17—18 berhasil
memainkan peran penting dalam membentuk karakter Islam yang damai dan membumi.
Mereka mampu memadukan ajaran tasawuf yang menekankan sisi spiritualitas dengan fikih
yang mengatur aspek normatif kehidupan beragama. Perpaduan ini tidak hanya menciptakan
pendekatan dakwah yang lembut dan mudah diterima, tetapi juga memungkinkan ajaran Islam
menyatu dengan budaya lokal tanpa kehilangan substansinya. Strategi tersebut terbukti efektif
dalam memperluas pengaruh Islam di kepulauan Nusantara secara harmoni.

Selanjutnya, studi® menjelaskan bahwa meskipun abad ke-19 masa ketika kekuatan
kolonial sedang menguasai wilayah ini. Meskipun berada dalam tekanan politik kolonial,
ulama seperti Syekh Nawawi al-Bantani justru mencapai reputasi internasional melalui kiprah
keilmuannya di Haramain. Dengan menghasilkan karya-karya penting dalam berbagai disiplin
ilmu serta mengajar murid dari berbagai negara, Syekh Nawawi menjadi simbol kejayaan
intelektual Nusantara yang diakui oleh komunitas ilmiah global. Temuan ini menunjukkan
bahwa penjajahan tidak serta-merta menghentikan berkembangnya tradisi keilmuan Islam di

Nusantara.

2 Nurdinah Muhammad, “KARAKTERISTIK JARINGAN ULAMA NUSANTARA MENURUT PEMIKIRAN
AZYUMARDI AZRA” 14, no. 1 (2012): 73-87.

3 Syarif Firdaus and Dzulkifli Hadi Imawan, “Masa Penjajahan Dan Puncak Intelektual,” Al Hikmah: Jurnal Studi
Agama-Agama 10, no. 2 (2024): 95-113.
42



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Adapun studi* menunjukkan bahwa pada abad ke-19 tradisi tafsir Al-Qur’an di
Nusantara tetap terhubung erat dengan jaringan keilmuan di Haramain. Hal ini terlihat dari

sanad keilmuan Kiai Salih Darat yang bersambung dengan ulama-ulama besar tafsir di pusat

studi Islam tersebut. Melalui koneksi intelektual ini, proses transmisi ilmu tafsir berlangsung
secara autentik dan terjaga kualitasnya. Keterhubungan tersebut juga memastikan bahwa
perkembangan tafsir di Nusantara tetap berada dalam arus keilmuan global, sekaligus memberi

warna lokal yang khas sesuai kebutuhan masyarakat setempat.

C. METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah studi pustaka (library
research) dengan pendekatan deskriptif-analitis. Data dikumpulkan dari berbagai sumber
literatur seperti naskah, jurnal ilmiah, dan karya ulama yang relevan dengan topik penelitian.
Analisis dilakukan dengan meninjau aspek historis secara faktual dan interpretatif untuk
menggambarkan perkembangan pemikiran Islam di Nusantara, garis sanad keilmuan, serta
kiprah ulama di tingkat global. Pendekatan interpretatif digunakan untuk menafsirkan dan
menggabungkan hasil temuan secara objektif sehingga menghasilkan gambaran yang utuh

tentang peran penting ulama Nusantara.

D. HASIL DAN PEMBAHASAN Corak Pemikiran Ulama Nusantara

Masuknya Islam ke Nusantara berlangsung damai, lentur, dan tidak agresif. Akulturasi
sosial-budaya ini kemudian membentuk corak keberislaman yang moderat, ramah, dan mampu
berdialog dengan tradisi lokal. Islam Nusantara dipahami sebagai model keberislaman yang
inklusif dan tidak kaku terhadap budaya.® Hal ini diperkuat oleh temuan yang menunjukkan

bahwa Islam diterima melalui interaksi harmonis antarbudaya sejak abad ke-13.% Penyebaran

4 Asep Abdul Muhyi et al., “JARINGAN ULAMA TAFSIR NUSANTARA ABAD KE-19 DARI NUSANTARA
KE-HARAMAYN (Telaah Terhadap Jaringan Ulama Kiai Salih Darat Abad Ke-19),” Al-Bayan: Jurnal Studi IImu
Al- Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (2023): 42-58, https://doi.org/10.15575/al-bayan.v8il.32414.
% Ali Mursyid Azisi, “Islam Nusantara: Corak Keislaman Indonesia Dan Perannya Dalam Menghadapi Kelompok
Puritan,” Empirisma: Jurnal Pemikiran Dan Kebudayaan Islam 29, no. 2 (2020): 123-36,
https://jurnal.iainkediri.ac.id/index.php/empirisma/article/download/2347/1089.
® Ellyatus Sholihah, Sofyan As-Tsauri, and Khoirin Nikmah, “Islam Nusantara Sebagai Model Pemikiran Dan
Pengamalan Islam,” Moral : Jurnal Kajian Pendidikan Islam 2, no. 1 (2025):
274-81, https://doi.org/10.61132/moral.v2i1.613.
43



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

islam melalui jaringan perdagangan Arab-Persia juga menghasilkan integrasi ajaran Islam
dengan nilai-nilai lokal secara alami dan tanpa paksaan.’

Dalam perkembangan keilmuan, ulama Nusantara memperlihatkan kapasitas
intelektual yang tinggi melalui karya dan metode penafsiran yang matang. Syaikh Nawawi Al-

Bantani adalah salah satu representasi utamanya. Dalam karya monumental Marah Labid,

beliau memadukan metode tafsir ijmali (global) dan tahlili (analitis), sehingga penafsirannya
sistematis.® Syaikh Nawawi juga menggunakan metode mucaranah (perbandingan) dengan
memaparkan ragam pendapat ulama tanpa sikap fanatisme madzab, sekalipun beliau beraliansi
dengan madzab Syafi’l.° Pendekatan ini memperlihatkan pemikiran ulama Nusanntara yang
moderat, rasional, dan inklusif namun tetap berakar pada tradisi klasik.

Aceh Darussalam turut membentuk fondasi penting dalam perkembangan corak
keilmuan Islam Nusantara, khususnya dalam tasawuf, akidah, dan tafsir. Ulama seperti
Hamzah Fansuri, Syamsudin al-Sumatrani, Nuruddin ar-Raniry, dan Abdurrauf as-Sinkili
memainkan peranan strategis dalam membentuk intelektualitas Masyarakat Aceh. Fansuri
memperkenalkan ajaran tasawuf wahdat al wujud melalui syair-syair yang mudah dipahami
Masyarakat.'° Pemikirannya kemudian ditantang oleh ar-Raniry yang membawa corak tasawuf
sunni dan menolak konsep wahdat al-wujud. Abdurrauf as-Sinkili melalui Tafsir Turjuman al-
Mustafid memperkokoh posisi Aceh sebagai pusat keilmuan Islam Nusantara pada abad
ke17.1

Dalam praktik sosial-keagamaan, Islam Nusantara datang sebagai model keberagaman
yang menyeimbangkan ajaran Islam dan tradisi lokal. Tradisi tahlilan, slametan, dan maulid
berfungsi menjaga kohesi sosial serta memperkuat nilai gotong royong dalam Masyarakat.°

Corak keberislaman moderat ini juga menjadi benteng penting dalam menghadapi kelompok

" Muhammad Zein Damanik, Putri Raj Wulandari Nasution, and Rizky Okctaviana, “GERAKAN DAN GAGASAN
ISLAM NUSANTARA DI INDONESIA,” TARBIYAH: Jurnal IImu Pendidikan Dan Pengajaran 3, no. 2 (December
31, 2024): 350-55, https://jurnal.diklinko.id/index.php/tarbiyah.

8 Jda Mufidah and Muhammad Fathoni Hasyim, “Corak Pemikiran Dan Peradaban Islam Nusantara Di Kerajaan Aceh
Darussalam,” Alhamra: Jurnal Studi Islam 5, no. 2 (2024): 127-41, https://doi.org/10.32495/nun.v7i1.232.

® Mufidah and Hasyim. 1° Ryan Yusuf Pradana and Dzulkifli Hadi Imawan, “Corak Pemikiran Dan Peradaban Islam
Nusantara Di Kerajaan Aceh Darussalam Patterns of Islamic Thought and Civilization of the Archipelago in the

Kingdom of Aceh Darussalam,” Alhamra: Jurnal Studi Islam 5, no. 2 (2024): 127-41. 1! Pradana and Imawan.
10 Sholihah, As-Tsauri, and Nikmah, “Islam Nusantara Sebagai Model Pemikiran Dan Pengamalan Islam.” 13
Azisi, “Islam Nusantara: Corak Keislaman Indonesia Dan Perannya Dalam Menghadapi Kelompok Puritan.”

44



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

puritan yang cenderung tekstualis, intoleran, dan mudah memberikan label sesat atau kafir
kepada kelompok lain.*3

Pada era kontemporer, Islam Nusantara mendapat legitimasi intelektual melalui
gagasan para tokoh besar seperti Nurcholish Madjid, Abdurrahman Wahid (Gus Dur), dan
Azyumardi Azra yang mengusung nilai inklusivitas, kemanusiaan, dan penghargaan terhadap
tradisi. Dari sisi kelembagaan, Nahdlatul Ulama memperkuat tradisi lokal dan tasawuf,
sedangkan Muhammadiyah mendorong modernisasi dan pendidikan, dua pendekatan yang
justru saling melengkapi dalam membentuk Islam Indonesia yang moderat dan progresif.!

Keilmuan dan Kitab-kitab Ulama Nusantara yang Mengglobal

Sabilal Muhtadin merupakan sebuah kitab fikih yang lahir pada abad ke-18 M, disusun
oleh ulama Banjar, Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari. Kitab ini menjadi salah satu rujukan
utama dalam fikih bagi umat Islam di Indonesia, serta dikenal luas di berbagai wilayah Asia
Tenggara seperti Malaysia, Brunei Darussalam, Thailand, Singapura, dan Kamboja.lsi
pembahasannya mencakup berbagai persoalan fikih, antara lain taharah, salat, zakat, puasa,
haji, perburuan, qurban, tata cara pengurusan jenazah, hingga ketentuan mengenai makanan
halal dan haram.!?

Kitab Nuruzh Zhalam adalah salah satu karya penting dalam tradisi keilmuan Islam
yang membahas akidah melalui metode syarah, yakni penjelasan terperinci terhadap matan
Agidatul Awam. Matan tersebut disusun oleh Syekh Ahmad al-Marzugi al-Maliki al-Mishri,
ulama terkemuka abad ke-18 asal Mesir sekaligus guru dari Syekh Nawawi al-Bantani. Karena
memuat prinsip-prinsip dasar tauhid, Agidatul Awam menjadi rujukan luas di berbagai
lembaga pendidikan Islam. Dalam Nuruzh Zhalam, pembahasan disusun secara sistematis,
dimulai dari mukadimah, kemudian penjelasan tentang iman kepada Allah, iman kepada para
malaikat, iman kepada kitab-kitab Allah, hingga iman kepada hari akhir. Kitab ini ditutup
dengan kesimpulan yang menegaskan kembali prinsip-prinsip akidah yang harus dipahami

oleh setiap Muslim.:

1 Damanik, Nasution, and Okctaviana, “GERAKAN DAN GAGASAN ISLAM NUSANTARA DI INDONESIA.”
12 A. Syaifullah, “Moderasi Islam Dalam Kitab Sabilal Muhtadin: Kearifan Lokal Tanah Banjar,” Mudsarah: Jurnal
Kajian Islam Kontemporer 2, no. 1 (2020): 3144, https://doi.org/10.18592/msr.v2i1.3676.

13 Cindika Melia Safitri, “Relevansi Kitab Nuruzh Zhalam Karya Imam An-Nawawi Al-Bantani Sebagai Sumber
Sejarah Di Era Globalisasi,” Prosiding Konfrensi Nasional Mahasiswa Sejarah Peradaban Islam Konmaspi 1 (2024):
846-54.

45



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Kitab Manhaj Dhawt al-Nazar {1 al-Sharh Alfiyyah ‘Ilm al-Athar merupakan syarah
atas karya Imam as-Suyiti yang berjudul Alfiyyah as-Suyiiti, sebuah kitab ilmu hadis yang
disusun dalam bentuk nazam atau bait-bait. Penyusunan dalam bentuk nazam membuat kitab
tersebut ringkas dan mudah dihafal oleh para penuntut ilmu. Melalui kitab Manhaj Dhaw1 al-
Nazar, al-Tarmasi memberikan penjelasan yang lebih mendalam terhadap bait-bait tersebut
sehingga memudahkan pembaca dalam memahami kaidah-kaidah ilmu hadis. Kitab ini
pertama kali dicetak oleh penerbit terkenal Dar al-Fikr di Beirut, Lebanon, dan terus
direproduksi hingga akhirnya menyebar ke berbagai negara, terutama kawasan Timur Tengah.
Di Kairo, Mesir, karya ini bahkan sering ditemui dalam pameran buku internasional,
menunjukkan luasnya pengaruh dan perhatian terhadap karya al-Tarmasi.* Garis Sanad

Keilmuan Ulama Nusantara

Tradisi sanad keilmuan merupakan dasar penting dalam penyebaran ilmu Islam di
Nusantara, terutama di lingkungan pesantren. Sanad berarti rantai penyampaian ilmu yang
tersambung tanpa putus, mulai dari Nabi Muhammad SAW hingga kepada para murid melalui
para guru (kiai atau syekh).’™ Tujuan utama sanad adalah menjaga keaslian dan kebenaran
ajaran Islam yang diajarkan. Proses penyampaian ilmu ini tidak hanya berupa pengajaran isi
kitab kuning, tetapi juga mencakup pewarisan ilmu dan nilai dari guru kepada murid.
Keterhubungan sanad inilah yang menjadi penopang utama dalam mempertahankan dan
mengembangkan tradisi pesantren sebagai pusat peradaban Islam.®

Secara praktis, sistem sanad keilmuan di Nusantara berpusat pada peran seorang kiai.’
Kiai berfungsi sebagai penghubung utama dalam rantai penyampaian ilmu, terutama saat
mengajarkan kitab-kitab tertentu di pesantren. Hubungan antara guru dan murid (kiai dan
santri) menjadi bagian penting untuk menjaga kesinambungan sanad, di mana pengakuan
keilmuan sering kali juga berkaitan dengan garis keturunan (nasab). Pada banyak kiai di Jawa,

sanad keilmuan dan keturunan memiliki hubungan yang kuat dalam membentuk visi, karakter,

14 Muhid, Syabrowi, and Andris Nurita, “EPISTEMOLOGI KITAB SYARAH HADIS ‘MANHAJ DHAWI
ALNAZAR FI AL-SHARH ALFIYYAH ‘ILM AL- ATHAR’ KARYA SYEKH MAHFUZ TARMAS,” El-Buhuth
6, no. 1 (2023): 177-92.

15 Ulfatun Hasanah, “Pesantren Dan Transmisi Keilmuan Islam Melayu-Nusantara,” ‘Anil Islam 8, no. 2 (2015): 204—

16 Hasanah.

17 Ririn Inayatul Mahfudloh, “Peran Sanad Keilmuan Dalam Pengembangan Pondok Pesantren,” QOMARUNA
Journal of Multidisciplinary Studies 1, no. 1 (2023): 23-30, https://doi.org/10.62048/gjms.v1il.7.

46



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

dan sikap generasi berikutnya.!® Selain hubungan antara kiai dan santri di dalam negeri, tradisi
keilmuan ulama Nusantara juga memiliki di Timur Tengah, khususnya Makkah dan Madinah,
sehingga membentuk jejaring ulama Internasional yang memperkuat rantai sanad hingga ke
masa klasik.

Signifikasi sanad keilmuan tidak hanya terbatas pada aspek keagamaan, tetapi juga
mencakup bidang kelembagaan dan sosial. Dalam bidang kelembagaan, konsep sanad berperan
penting dalam pengembangan pesantren karena membantu kiai menyesuaikan visi lembaga
dengan tujuan pendidikan serta memperluas pengaruhnya dari pembinaan individu santri
menuju perubahan sosial yang lebih luas.® Dari sisi sosial, tradisi sanad menjadi modal bagi
pesantren.?® Hubungan antara guru dan murid yang berlandaskan sanad juga membentuk
karakter santri yang terbuka terhadap perkembangan zaman. Nilai-nilai ini menjadi dasar
budaya pesantren dalam menghadapi tantangan modern, termasuk dalam upaya mencegah

paham radikal, karena proses penyampaian ilmu selalu diiringi dengan pembentukan akhlak

dan sikap keagamaan yang moderat.?

Sanad keilmuan ulama Nusantara yang tercermin dalam karya dan jaringan keilmuan
para ulama merupakan sumber sejarah penting dalam kajian Islam. Bukti peran sanad ini dapat
dilihat dari berbagai manuskrip dan surat-menyurat ulama yang menjadi warisan budaya serta
kekayaan intelektual bangsa.?? Sanad yang dijaga secara turun-temurun menunjukkan bahwa
Islam di Indonesia memiliki akar keilmuan yang kuat dan berkesinambungan, baik di tingkat
nasional maupun internasional. Oleh karena itu, upaya pemetaan dan pelestarian sanad sangat
penting untuk menjaga keaslian sejarah Islam Nusantara agar tidak mengalami penyimpangan

atau penafsiran yang keliru.

18 Ruston Nawawi, “GENEALOGI KIAI JAWA (Studi Sanad Keilmuan Dan Nasab Kiai Pondok Pesantren Jampes
),” Jurnal Kajian Islam Interdisipliner 8, no. 2 (2023): 1-28.

19 Mahfudloh, “Peran Sanad Keilmuan Dalam Pengembangan Pondok Pesantren.”

20 Sufyan Syafi’i, “Urgensitas Sanad Sebagai Modal Sosial Pesantren Dalam Deradikalisasi Islam,” The International
Journal of Pegon : Islam Nusantara Civilization 3, no. 02 (2020): 161-90, https://doi.org/10.51925/inc.v3i02.25.

21 Syafi’i.

22 Moch Lukluil Maknun, Muhammad Aji Nugroho, and Yuyun Libriyanti, “Kontribusi Ulama Nusantara Terhadap
Keilmuan Islam Di Indonesia; Studi Kasus Inventarisasi Manuskrip Ponpes Tremas Dan Tebuireng,” Muslim Heritage
7, no. 1 (2022): 111-40, https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v7i1.3625.

47



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Kiprah Ulama Nusantara di Dunia Internasional

Jaringan Ulama Nusantara dan dunia Islam tidak hanya di wilayah yang sekarang
dikenal dengan Timur Tengah, tetapi juga mencakup Afrika, Asia Selatan, dan Asia Tengah
(Menurut Azyumardi sebagaimana dikutip 23). Ulama Nusantara memiliki peran yang penting
dalam perkembangan Islam di Dunia. Para ulama berfungsi sebagai pewaris para-Nabi yang
menyebarkan ilmu dan nilai-nilai kebaikan ke berbagai penjuru dunia. Kiprah ulama Nusantara
di dunia Internasional menunjukkan bahwa keilmuan dan karya mereka diakui serta di hargai
oleh banyak kalangan. Beberapa tokoh besar seperti Syekh Nawawi Al-Bantani dan Syekh
Muhammad Yasin Al-Fadani memiliki pengaruh besar dalam dunia Islam, sehingga pemikiran
para ulama tersebut diterima dan dihormati di berbagai pusat peradaban Islam, termasuk di
kawasan Asia Tenggara.

Kiprah Internasional ulama Nusantara banyak berpusat di kawasan Haramain (Makkah
dan Madinah), pencapaian ulama Nusantara di Haramain pada abad ke-19 merupakan salah
satu babak emas dalam sejarah intelektual Islam di Indonesia. Di tanah suci Makkah dan
Madinah, para ulama tersebut tidak hanya berperan sebagai penuntut ilmu, tetapi juga berhasil
mengembangkan diri menjadi tokoh-tokoh terkemuka yang di hormati dalam dunia keilmuan
Islam Internasional.?* Salah satu tokoh penting adalah Syekh Ahmad Khatib AlMinangkabawi,
ulama asal Minangkabau yang menjadi oaring non-Arab pertama yang dipercaya menjadi

Imam besar dan Pengajar di Masjidil Haram, sebuah pencapaian luar biasa

bagi ulama Nusantara. Selain itu, Syekh Nawawi Al-Bantani menunjukkan betapa besar
dedikasinya terhadap ilmu Islam. Beliau menulis lebih dari 100 kitab dalam berbagai bidang
seperti tafsir, fikih, tasawuf, tauhid, dan tata bahasa Arab. Selain itu, beliau juga berperan
penting dalam membangun hubungan keilmuan antara Nusantara dan Timur Tengah. Saat
mengajar di Masjidil Haram, beliau membimbing banyak murid dari Nusantara yang kemudian
Kembali ke tanah air dan mendirikan pesantren. Melalui peran inilah beliau menjadi
penghubung utama dalam membawa dan menyebarkan ilmu serta tradisi intelektual Islam dari

Haramain ke Nusantara.?®

23 Zubair, “K . H . Abdullah Syafi > Ie : Ulama Produk Lokal Asli,” Buletin Al-Turas (2020) 21(2) 315-342 21, no. 2
(2020): 315-442.

24 Firdaus and Imawan, “Masa Penjajahan Dan Puncak Intelektual.”

% A Muthalib and Khairuddin, “Syekh Nawawi Al-Bantani: Ulama Indonesia Sebagai Motivator Bagi Generasi
Sesudahnya,” Jurnal Edukasi 13, no. 1 (2025): 312-23.

48



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Pemikiran ulama Nusantara memiliki pengaruh besar terhadap perkembangan
pendidikan dan keilmuan Islam di tingkat dunia. Salah satu contohnya Syekh Muhammad
Yasin Al- Fadani seorang ulama yang sangat produktif dalam menulis. Beliau telah
menghasilkan 100 karya. Karya-karnya mencakup berbagai bidang ilmu seperti fikih, hadis,
balaghah, tarikh, falak, sanad dan cabang ilmu lainnya. Karena keluasan ilmunya, Al- Habib
Saqgaf bin Muhammad Assegaf seorang ulama besar dari Hadhramaut menjulukinya sebagai
“Imam Suyuthi pada Zamannya”. Pengaruh Keilmuannya juga diakui secara Internasional,
salah satu karyanya yang berjudul Al- Fawaid Al- Janiyyah sebagai materi silabus mata kuliah
Ushul fikih di Fakultas Syariah Al-Azhar Cairo, Mesir.?®

Pengaruh ulama Nusantara meluas hingga ke kawasan Asia Tenggara. Salah satu
tokohnya adalah Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari, ulama yang dikenal mendalam dalam
bidang fikih. Karyanya yang monumental Sabilal Muhtadin lit-Tafagquh fi Amriddin, menjadi
rujukan penting dalam pengembangan hukum Islam tidak hanya di Indonesia, tetapi juga di
Malaysia dan Brunei Darussalam.?’ Syekh Sulaiman Ar-Rasuli, ulama besar Minangkabau
yang berpengaruh dalam Pendidikan Islam, Gerakan keagamaan, dan politik. Sejak kecil beliau
belajar di berbagai surau tradisional sebelum melanjutkan studi ke Makkah dan berguru kepada
ulama terkemuka seperti Ahmad Khatib Al- Minangkabau. Sekembalinya ke tanah air, beliau
mendirikan MTI Candung, sebuah madrasah yang memadukan tradisi surau dengan sistem
Pendidikan klasikal berbasis kitab kuning. Model Pendidikan yang beliau kembangkan

menjadi rujukan utama dalam jaringan tarbiyah Islamiyah dan berbagai pengaruh luas hingga

ke berbagai wilayah Asia Tenggara.?®

E. KESIMPULAN
Pemikiran ulama Nusantara mulai terbentuk sejak masuknya Islam pada abad ke-13
melalui jalur perdagangan dengan pendekatan yang damai dan menghargai budaya lokal. Dari

proses itu lahir corak Islam khas Nusantara yang menonjolkan nilai moderasi, toleransi,

% M. Khairul Mustaghfirin and Ghalby Nur Muhammad, “Transmisi Dan Kontribusi Dalam Jaringan Sanad Syekh
Yasin Padang,” Refleksi 20, no. 1 (2021): 97-1186, https://doi.org/10.15408/ref.v20i1.19763.
2" Siddik Firmansyah, “Muhammad Arsyad Al-Banjari Sebagai Ulama Nusantara: Kajian Metodologi Sejarah
Terhadap Karya Arsyad Al-Banjari,” Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam 12, no. 2 (2024),
https://doi.org/10.24235/tamaddun.v12i2.11660.
28 Dafril et al., “PEMIKIRAN KEAGAMAAN DAN WARISAN PENDIDIKAN SYEKH SULAIMAN AR-
RASULL,” Ensiklopedia of Journal 7, no. 4 (2025): 94-104.

49



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

keadilan, kemanusiaan, serta kemampuan beradaptasi dengan tradisi setempat. Ciri khas ini
tampak dalam ajaran dan karya para ulama dari masa ke masa, mulai dari tokoh klasik seperti
Hamzah Fansuri dan Abdurrauf as-Sinkili hingga pembaharu modern seperti Nurcholish Majid
dan Abdurrahman Wahid.

Perkembangan keilmuan Islam di wilayah ini juga ditopang oleh tradisi sanad yang
kuat, yaitu kesinambungan penyampaian ilmu dari Nabi Muhammad SAW hingga para ulama
di Nusantara. Tradisi tersebut menjaga kemurnian ajaran Islam dan melahirkan karakter santri
yang moderat serta terbuka terhadap perkembangan zaman. Hubungan erat dengan pusat ilmu
di Haramain (Makkah dan Madinah) semakin memperkuat legitimasi keilmuan para ulama
Nusantara. Selain itu, kiprah mereka di dunia internasional sangat berpengaruh, seperti terlihat
pada tokoh Syekh Ahmad Khatib Al-Minangkabawi, Syekh Nawawi Al-Bantani, dan Syekh
Muhammad Yasin Al-Fadani, yang karya-karyanya menjadi rujukan penting di berbagai
negara. Dengan demikian, ulama Nusantara berperan besar dalam membangun corak
keislaman yang damai di Indonesia sekaligus memberikan kontribusi nyata terhadap
perkembangan peradaban Islam di tingkat global.

Keberhasilan ini juga tercermin pada kitab-kitab ulama Nusantara yang mengglobal,
seperti Sabilal Muhtadin karya Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari yang menjadi rujukan
fikih di seluruh Asia Tenggara, Nuruzh Zhalam karya Syekh Nawawi Al-Bantani yang terus
diajarkan sebagai teks akidah, serta Manhaj Dhawi al-Nazhar karya Syekh Mahfuzh alTarmasi
yang dicetak ulang di Beirut dan dipamerkan di Kairo. Karya-karya ini membuktikkan bahwa
keilmuan Nusantara telah menjadi bagian integral khazanah Islam dunia yang tetap hidup dan
relevan hingga Kini.

Dengan demikian, corak pemikiran, sanad keilmuan, dan kiprah internasional ulama
Nusantara menegaskan bahwa Indonesia bukan hanya penerima, melainkan juga penyumbang
aktif peradaban Islam yang moderat dan inklusif di tingkat global. Warisan ini wajib terus

dijaga dan dikembangkan oleh generasi mendatang.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Muhyi, Asep, Nasarudin Umar, Ahmad Thib Raya, and Hamka Hasan. “JARINGAN
ULAMA TAFSIR NUSANTARA ABAD KE-19 DARI NUSANTARA KE-HARAMAYN

50



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

(Telaah Terhadap Jaringan Ulama Kiai Salith Darat Abad Ke-19).” Al-Bayan: Jurnal Studi
limu Al- Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (2023): 42-58.
https://doi.org/10.15575/albayan.v8i1.32414.

Azisi, Ali Mursyid. “Islam Nusantara: Corak Keislaman Indonesia Dan Perannya Dalam
Menghadapi Kelompok Puritan.” Empirisma: Jurnal Pemikiran Dan Kebudayaan Islam 29,
no. 2 (2020): 123-36.
https://jurnal.iainkediri.ac.id/index.php/empirisma/article/download/2347/1089.

Dafril, Johardi, Saifullah, Julhadi, and Desi Asmaret. “PEMIKIRAN KEAGAMAAN DAN
WARISAN PENDIDIKAN SYEKH SULAIMAN AR-RASULL.” Ensiklopedia of Journal 7,
no. 4 (2025): 94-104.

Damanik, Muhammad Zein, Putri Raj Wulandari Nasution, and Rizky Okctaviana. “GERAKAN
DAN GAGASAN ISLAM NUSANTARA DI INDONESIA.” TARBIYAH: Jurnal Ilmu
Pendidikan Dan Pengajaran 3, no. 2 (December 31, 2024): 350-55.
https://jurnal.diklinko.id/index.php/tarbiyah.

Estuningtyas, Retna Dwi. “MEMPERBAIKI TRADISI KEILMUAN.” Jurnal Retorika 1, no. 1
(2019): 51-65.

Firdaus, Syarif, and Dzulkifli Hadi Imawan. “Masa Penjajahan Dan Puncak Intelektual.” Al
Hikmah: Jurnal Studi Agama-Agama 10, no. 2 (2024): 95-113.

Firmansyah, Siddik. “Muhammad Arsyad Al-Banjari Sebagai Ulama Nusantara: Kajian
Metodologi Sejarah Terhadap Karya Arsyad Al-Banjari.” Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah
Dan Kebudayaan Islam 12, no. 2 (2024). https://doi.org/10.24235/tamaddun.v12i2.11660.

Hasanah, Ulfatun. “Pesantren Dan Transmisi Keilmuan Islam Melayu-Nusantara.” 'Anil Islam 8,
no. 2 (2015): 204-24.

Mahfudloh, Ririn Inayatul. “Peran Sanad Keilmuan Dalam Pengembangan Pondok Pesantren.”
QOMARUNA Journal of Multidisciplinary Studies 1, no. 1 (2023): 23-30.
https://doi.org/10.62048/gjms.v1il.7.

Maknun, Moch Lukluil, Muhammad Aji Nugroho, and Yuyun Libriyanti. “Kontribusi Ulama
Nusantara Terhadap Keilmuan Islam Di Indonesia; Studi Kasus Inventarisasi Manuskrip
Ponpes Tremas Dan Tebuireng.” Muslim Heritage 7, no. 1 (2022): 111-40.
https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v7i1.3625.

Mufidah, Ida, and Muhammad Fathoni Hasyim. “Corak Pemikiran Dan Peradaban Islam
Nusantara Di Kerajaan Aceh Darussalam.” Alhamra: Jurnal Studi Islam 5, no. 2 (2024): 127-

o1



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

41. https://doi.org/10.32495/nun.v7i1.232.

Muhammad, Nurdinah. “KARAKTERISTIK JARINGAN ULAMA NUSANTARA MENURUT
PEMIKIRAN AZYUMARDI AZRA” 14, no. 1 (2012): 73-87.

Muhid, Syabrowi, and Andris Nurita. “EPISTEMOLOGI KITAB SYARAH HADIS ‘MANHA]J

DHAWI AL-NAZAR FI AL-SHARH ALFIYYAH ‘ILM AL- ATHAR’ KARYA SYEKH
MAHFUZ TARMAS.” EI-Buhuth 6, no. 1 (2023): 177-92.

Mustaghfirin, M. Khairul, and Ghalby Nur Muhammad. “Transmisi Dan Kontribusi Dalam
Jaringan Sanad Syekh Yasin Padang.” Refleksi 20, no. 1 (2021): 97-116.
https://doi.org/10.15408/ref.v20i1.19763.

Muthalib, A, and Khairuddin. “Syekh Nawawi Al-Bantani: Ulama Indonesia Sebagai Motivator
Bagi Generasi Sesudahnya.” Jurnal Edukasi 13, no. 1 (2025): 312-23.

Nawawi, Ruston. “GENEALOGI KIAI JAWA (Studi Sanad Keilmuan Dan Nasab Kiai Pondok
Pesantren Jampes ).” Jurnal Kajian Islam Interdisipliner 8, no. 2 (2023): 1-28.

Pradana, Ryan Yusuf, and Dzulkifli Hadi Imawan. “Corak Pemikiran Dan Peradaban Islam
Nusantara Di Kerajaan Aceh Darussalam Patterns of Islamic Thought and Civilization of the
Archipelago in the Kingdom of Aceh Darussalam.” Alhamra: Jurnal Studi Islam 5, no. 2
(2024): 127-41.

Safitri, Cindika Melia. “Relevansi Kitab Nuruzh Zhalam Karya Imam An-Nawawi Al-Bantani
Sebagai Sumber Sejarah Di Era Globalisasi.” Prosiding Konfrensi Nasional Mahasiswa
Sejarah Peradaban Islam Konmaspi 1 (2024): 846-54.

Sholihah, Ellyatus, Sofyan As-Tsauri, and Khoirin Nikmah. “Islam Nusantara Sebagai Model
Pemikiran Dan Pengamalan Islam.” Moral : Jurnal Kajian Pendidikan Islam 2, no. 1 (2025):
274-81. https://doi.org/10.61132/moral.v2i1.613.

Syafi’i, Sufyan. “Urgensitas Sanad Sebagai Modal Sosial Pesantren Dalam Deradikalisasi
Islam.” The International Journal of Pegon : Islam Nusantara Civilization 3, no. 02 (2020):
161-90. https://doi.org/10.51925/inc.v3i02.25.

Syaifullah, A. “Moderasi Islam Dalam Kitab Sabilal Muhtadin: Kearifan Lokal Tanah Banjar.”
Muasarah:  Jurnal  Kajian Islam  Kontemporer 2, no. 1 (2020): 31-44.
https://doi.org/10.18592/msr.v2i1.3676.

Zubair. “K . H . Abdullah Syafi ’ Ie : Ulama Produk Lokal Asli.” Buletin Al-Turas (2020) 21(2)
315-342 21, no. 2 (2020): 315-442.

52



