
Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  

  

40  

  

Jaringan Ulama Nusantara Dengan Kawasan Islam Internasional: 

Pemikiran, Keilmuan, Sanad, Dan Kiprah Bagi Islam  
  

Devie Khoirun Nisa1, Shandy Errlita2, Nur Afriliani Ilham3, Raha Bistara4  
1234Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta errlitaoxza@gmail.com  

  

Abstrak  

  

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji corak pemikiran ulama Nusantara, garis sanad keilmuan, serta 

kiprah mereka di kancah internasional. Selain itu, penelitian ini juga berupaya memberikan gambaran 

mengenai perkembangan tradisi keilmuan Islam di Nusantara dan peran penting para ulama dalam 
membangun peradaban Islam. Metode yang digunakan adalah studi pustaka dengan menelaah berbagai 
teks dan manuskrip terkait sejarah perkembangan Islam dan tokoh-tokoh ulama Nusantara. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa pemikiran ulama Nusantara bersifat moderat (wasathiyah), toleran 

(tasamuh), dan terbuka terhadap budaya lokal, sehingga melahirkan konsep Islam Nusantara yang 
menonjolkan nilai-nilai harmoni sosial. Tradisi sanad keilmuan yang kuat dan terhubung hingga 
pusatpusat ilmu Islam di Makkah dan Madinah menjadi landasan penting dalam menjaga kemurnian 
ajaran Islam serta membentuk karakter santri yang berwawasan luas. Selain itu, peran ulama Nusantara 

di tingkat internasional juga sangat berpengaruh, terlihat dari tokoh-tokoh seperti syekh Ahmad Khatib 
Al-Minagkabawi, Syekh Nawawi Al-Bantani, dan Syekh Muhammad Yasin Al-Fadani yang dikenal 
sebagai ulama besar dan penulis karya rujukan di berbagai negara. Kontribusi global ini terbukti 

melalui karya seperti Sabilal Muhtadin (rujukan fikih asia Tenggara), Nuruzh Zhalam (teks akidah 

utama), dan Manhaj Dhawi al-Nazhar (dicetak ulang di Beirut dan dipelajari di dunia Arab). Dengan 
demikian ulama Nusantara memiliki peranan besar dalam membentuk wajah Islam yang damai di 
Indonesia sekaligus memberikan kontribusi berharga bagi perkembangan peradaban Islam dunia.  

Kata kunci: Ulama Nusantara, Islam Nusantara, Moderasi Beragama, Sanad Keilmuan, Kiprah Internasional, Kitab 

Kuning, Peradaban Islam.  

Abstract  

This study aims to examine the characteristics of the thinking of Nusantara scholars, their scholarly 
lineage, and their activities on the international stage. In addition, this study also seeks to provide an 

overview of the development of Islamic scholarly traditions in the Nusantara and the important role of 
scholars in building Islamic civilization. The method used is a literature study by examining various 

texts and manuscripts related to the history of the development of Islam and the figures of Nusantara 
scholars. The results of the study show that the thinking of Nusantara scholars is moderate 

(wasathiyah), tolerant (tasamuh), and open to local culture, giving rise to the concept of Islam 
Nusantara which emphasizes the values of social harmony. A strong tradition of scientific sanad 
connected to the centers of Islamic learning in Mecca and Medina is an important foundation for 
maintaining the purity of Islamic teachings and shaping the character of santri with broad knowledge. 

In addition, the role of Nusantara scholars at the international level is also very influential, as seen in 
figures such as Sheikh Ahmad Khatib Al-Minagkabawi, Sheikh Nawawi Al-Bantani, and Sheikh 
Muhammad Yasin Al-Fadani, who are known as great scholars and authors of reference works in 

various countries. This global contribution is evident in works such as Sabilal Muhtadin (a reference 
on Southeast Asian fiqh), Nuruzh Zhalam (a major text on aqidah), and Manhaj Dhawi al-Nazhar 
(reprinted in Beirut and studied in the Arab world). Thus, the scholars of the archipelago played a 
major role in shaping the peaceful face of Islam in Indonesia while also making valuable contributions 

to the development of global Islamic civilization.  



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  

  

41  

  

Keywords: archipelago scholars, archipelago Islam, religious moderation, scientific sanad, international activities, 

classical Islamic texts, Islamic civilization.  
  

  

A. PENDAHULUAN  

Tradisi merupakan sesuatu yang diwariskan dari generasi sebelumnya kepada generasi 

berikutnya (Paul B. Horton dan Chester L. Hunt, 1991: 211).1 Tradisi biasanya bersifat tetap 

dan tidak banyak berubah, karena dianggap sebagai peninggalan penting dari para leluhur. 

Tradisi dapat muncul dalam berbagai bentuk, salah satunya adalah tradisi dalam bidang 

keilmuan.  

Tradisi keilmuan di Nusantara memiliki karakter yang khas dan berbeda dari wilayah 

lain. Ketika Islam masuk ke Nusantara, para ulama tidak hanya mengajarkan agama, tetapi juga 

mengembangkan ilmu pengetahuan dengan menyesuaikannya pada budaya dan kehidupan 

masyarakat setempat. Karena itu, cara berpikir ulama Nusantara cenderung bersifat moderat, 

penuh kebijaksanaan, serta mampu memadukan nilai-nilai Islam dengan kearifan lokal. 

Perpaduan ini menjadikan tradisi keilmuan di Nusantara kaya, fleksibel, dan dapat diterima 

oleh berbagai lapisan masyarakat.  

Perkembangan ilmu di Nusantara tidak terlepas dari adanya garis sanad keilmuan, yaitu 

hubungan keilmuan antara guru dan murid dalam proses pembelajaran agama. Garis sanad ini 

menunjukkan bahwa ilmu para ulama Nusantara bersumber dari tradisi keilmuan yang sahih 

dan terhubung hingga ke pusat-pusat ilmu Islam seperti Makkah dan Madinah, sehingga 

keilmuan tersebut memiliki dasar yang kuat dan dapat dipertanggungjawabkan. Selain itu, 

banyak ulama Nusantara yang turut berperan di tingkat internasional, antara lain dengan 

mengajar di masjid-masjid besar, menulis karya ilmiah, menjadi rujukan berbagai bangsa, serta 

memberikan kontribusi dalam perkembangan pemikiran Islam di dunia.  

Keberadaan karya-karya ulama Nusantara yang mengglobal menjadi bukti nyata 

keunggulan tradisi keilmuan ini. Kitab Sabilal Muhtadin karya Syekh Muhammad Arsyad 

AlBanjari (abad ke-18) tetap menjadi rujukan fikih utama di Indonesia, Malaysia, Brunei, 

Thailand, Singapura, dan Kamboja. Kitab Nuruzh Zhalam karya Syekh Nawawi Al-Bantani 

atas matan Aqidatul Awam menjadi rujukan akidah di pesantren dan lembaga pendidikan Islam 

di berbagai negara. Sementara itu, Manhaj Dhawi al-Nazhar karya Syekh Muhammad Mahfuzh 

 
1 Retna Dwi Estuningtyas, “MEMPERBAIKI TRADISI KEILMUAN,” Jurnal Retorika 1, no. 1 (2019): 51–65.  



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  

  

42  

  

al-Tarmasi, syarah atas Alfiyyah as-Suyuthi dalam ilmu hadis, dicetak berulang kali oleh 

penerbit besar di Beirut dan sering muncul dalam pameran buku internasional di Kairo,  

  
menegaskan bahwa karya ulama Nusantara tidak hanya diterima, tetapi juga dihargai dan 

dipelajari di pusat-pusat keilmuan Islam dunia.  

Maka dari itu, jurnal ini akan membahas corak pemikiran ulama Nusantara, keilmuan 

dan kitab-kitab yang menglobal, Garis sanad keilmuan ulama Nusantara serta Kiprah ulama 

Nusantara di dunia internasional. Tujuan pembahasan ini adalah untuk memberikan 

pemahaman mengenai perkembangan tradisi keilmuan di Nusantara serta menegaskan peran 

signifikan para ulama dalam membangun dan menyebarkan peradaban Islam, baik di tingkat 

lokal maupun global.  

  

  

B. TINJAUAN PUSTAKA  

Penelitian sebelumnya2 menyebutkan bahwa ulama Nusantara abad ke-17–18 berhasil 

memainkan peran penting dalam membentuk karakter Islam yang damai dan membumi. 

Mereka mampu memadukan ajaran tasawuf yang menekankan sisi spiritualitas dengan fikih 

yang mengatur aspek normatif kehidupan beragama. Perpaduan ini tidak hanya menciptakan 

pendekatan dakwah yang lembut dan mudah diterima, tetapi juga memungkinkan ajaran Islam 

menyatu dengan budaya lokal tanpa kehilangan substansinya. Strategi tersebut terbukti efektif 

dalam memperluas pengaruh Islam di kepulauan Nusantara secara harmoni.  

Selanjutnya, studi3 menjelaskan bahwa meskipun abad ke-19 masa ketika kekuatan 

kolonial sedang menguasai wilayah ini. Meskipun berada dalam tekanan politik kolonial, 

ulama seperti Syekh Nawawi al-Bantani justru mencapai reputasi internasional melalui kiprah 

keilmuannya di Haramain. Dengan menghasilkan karya-karya penting dalam berbagai disiplin 

ilmu serta mengajar murid dari berbagai negara, Syekh Nawawi menjadi simbol kejayaan 

intelektual Nusantara yang diakui oleh komunitas ilmiah global. Temuan ini menunjukkan 

bahwa penjajahan tidak serta-merta menghentikan berkembangnya tradisi keilmuan Islam di 

Nusantara.  

 
2  Nurdinah Muhammad, “KARAKTERISTIK JARINGAN ULAMA NUSANTARA MENURUT PEMIKIRAN 

AZYUMARDI AZRA” 14, no. 1 (2012): 73–87.  
3 Syarif Firdaus and Dzulkifli Hadi Imawan, “Masa Penjajahan Dan Puncak Intelektual,” Al Hikmah: Jurnal Studi 

Agama-Agama 10, no. 2 (2024): 95–113.  



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  

  

43  

  

Adapun studi 4  menunjukkan bahwa pada abad ke-19 tradisi tafsir Al-Qur’an di 

Nusantara tetap terhubung erat dengan jaringan keilmuan di Haramain. Hal ini terlihat dari 

sanad keilmuan Kiai Salih Darat yang bersambung dengan ulama-ulama besar tafsir di pusat  

  
studi Islam tersebut. Melalui koneksi intelektual ini, proses transmisi ilmu tafsir berlangsung 

secara autentik dan terjaga kualitasnya. Keterhubungan tersebut juga memastikan bahwa 

perkembangan tafsir di Nusantara tetap berada dalam arus keilmuan global, sekaligus memberi 

warna lokal yang khas sesuai kebutuhan masyarakat setempat.  

  

C. METODE PENELITIAN  

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah studi pustaka (library 

research) dengan pendekatan deskriptif-analitis. Data dikumpulkan dari berbagai sumber 

literatur seperti naskah, jurnal ilmiah, dan karya ulama yang relevan dengan topik penelitian. 

Analisis dilakukan dengan meninjau aspek historis secara faktual dan interpretatif untuk 

menggambarkan perkembangan pemikiran Islam di Nusantara, garis sanad keilmuan, serta 

kiprah ulama di tingkat global. Pendekatan interpretatif digunakan untuk menafsirkan dan 

menggabungkan hasil temuan secara objektif sehingga menghasilkan gambaran yang utuh 

tentang peran penting ulama Nusantara.  

  

  

D. HASIL DAN PEMBAHASAN  Corak Pemikiran Ulama Nusantara  

Masuknya Islam ke Nusantara berlangsung damai, lentur, dan tidak agresif. Akulturasi 

sosial-budaya ini kemudian membentuk corak keberislaman yang moderat, ramah, dan mampu 

berdialog dengan tradisi lokal. Islam Nusantara dipahami sebagai model keberislaman yang 

inklusif dan tidak kaku terhadap budaya.5 Hal ini diperkuat oleh temuan yang menunjukkan 

bahwa Islam diterima melalui interaksi harmonis antarbudaya sejak abad ke-13.6 Penyebaran 

 
4 Asep Abdul Muhyi et al., “JARINGAN ULAMA TAFSIR NUSANTARA ABAD KE-19 DARI NUSANTARA  

KE-HARAMAYN (Telaah Terhadap Jaringan Ulama Kiai Ṣalĩh Darat Abad Ke-19),” Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu 

Al- Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (2023): 42–58, https://doi.org/10.15575/al-bayan.v8i1.32414.  
5 Ali Mursyid Azisi, “Islam Nusantara: Corak Keislaman Indonesia Dan Perannya Dalam Menghadapi Kelompok 

Puritan,” Empirisma: Jurnal Pemikiran Dan Kebudayaan Islam 29, no. 2 (2020): 123–36, 

https://jurnal.iainkediri.ac.id/index.php/empirisma/article/download/2347/1089.  
6 Ellyatus Sholihah, Sofyan As-Tsauri, and Khoirin Nikmah, “Islam Nusantara Sebagai Model Pemikiran Dan  

Pengamalan  Islam,”  Moral :  Jurnal  Kajian  Pendidikan  Islam  2,  no.  1  (2025): 

 274–81, https://doi.org/10.61132/moral.v2i1.613.  



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  

  

44  

  

islam melalui jaringan perdagangan Arab-Persia juga menghasilkan integrasi ajaran Islam 

dengan nilai-nilai lokal secara alami dan tanpa paksaan.7  

Dalam perkembangan keilmuan, ulama Nusantara memperlihatkan kapasitas 

intelektual yang tinggi melalui karya dan metode penafsiran yang matang. Syaikh Nawawi Al- 

Bantani adalah salah satu representasi utamanya. Dalam karya monumental Marah Labid,  

  
beliau memadukan metode tafsir ijmali (global) dan tahlili (analitis), sehingga penafsirannya 

sistematis.8 Syaikh Nawawi juga menggunakan metode muqaranah (perbandingan) dengan 

memaparkan ragam pendapat ulama tanpa sikap fanatisme madzab, sekalipun beliau beraliansi 

dengan madzab Syafi’I.9 Pendekatan ini memperlihatkan pemikiran ulama Nusanntara yang 

moderat, rasional, dan inklusif namun tetap berakar pada tradisi klasik.  

Aceh Darussalam turut membentuk fondasi penting dalam perkembangan corak 

keilmuan Islam Nusantara, khususnya dalam tasawuf, akidah, dan tafsir. Ulama seperti 

Hamzah Fansuri, Syamsudin al-Sumatrani, Nuruddin ar-Raniry, dan Abdurrauf as-Sinkili 

memainkan peranan strategis dalam membentuk intelektualitas Masyarakat Aceh. Fansuri 

memperkenalkan ajaran tasawuf wahdat al wujud melalui syair-syair yang mudah dipahami 

Masyarakat.10 Pemikirannya kemudian ditantang oleh ar-Raniry yang membawa corak tasawuf 

sunni dan menolak konsep wahdat al-wujud. Abdurrauf as-Sinkili melalui Tafsir Turjuman al- 

Mustafid memperkokoh posisi Aceh sebagai pusat keilmuan Islam Nusantara pada abad 

ke17.11  

Dalam praktik sosial-keagamaan, Islam Nusantara datang sebagai model keberagaman 

yang menyeimbangkan ajaran Islam dan tradisi lokal. Tradisi tahlilan, slametan, dan maulid 

berfungsi menjaga kohesi sosial serta memperkuat nilai gotong royong dalam Masyarakat.10 

Corak keberislaman moderat ini juga menjadi benteng penting dalam menghadapi kelompok 

 
7 Muhammad Zein Damanik, Putri Raj Wulandari Nasution, and Rizky Okctaviana, “GERAKAN DAN GAGASAN 

ISLAM NUSANTARA DI INDONESIA,” TARBIYAH: Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Pengajaran 3, no. 2 (December 

31, 2024): 350–55, https://jurnal.diklinko.id/index.php/tarbiyah.  
8 Ida Mufidah and Muhammad Fathoni Hasyim, “Corak Pemikiran Dan Peradaban Islam Nusantara Di Kerajaan Aceh 

Darussalam,” Alhamra: Jurnal Studi Islam 5, no. 2 (2024): 127–41, https://doi.org/10.32495/nun.v7i1.232.  
9 Mufidah and Hasyim. 10 Ryan Yusuf Pradana and Dzulkifli Hadi Imawan, “Corak Pemikiran Dan Peradaban Islam 

Nusantara Di Kerajaan Aceh Darussalam Patterns of Islamic Thought and Civilization of the Archipelago in the 

Kingdom of Aceh Darussalam,” Alhamra: Jurnal Studi Islam 5, no. 2 (2024): 127–41. 11 Pradana and Imawan.  
10 Sholihah, As-Tsauri, and Nikmah, “Islam Nusantara Sebagai Model Pemikiran Dan Pengamalan Islam.” 13 

Azisi, “Islam Nusantara: Corak Keislaman Indonesia Dan Perannya Dalam Menghadapi Kelompok Puritan.”  



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  

  

45  

  

puritan yang cenderung tekstualis, intoleran, dan mudah memberikan label sesat atau kafir 

kepada kelompok lain.13  

Pada era kontemporer, Islam Nusantara mendapat legitimasi intelektual melalui 

gagasan para tokoh besar seperti Nurcholish Madjid, Abdurrahman Wahid (Gus Dur), dan 

Azyumardi Azra yang mengusung nilai inklusivitas, kemanusiaan, dan penghargaan terhadap 

tradisi. Dari sisi kelembagaan, Nahdlatul Ulama memperkuat tradisi lokal dan tasawuf, 

sedangkan Muhammadiyah mendorong modernisasi dan pendidikan, dua pendekatan yang 

justru saling melengkapi dalam membentuk Islam Indonesia yang moderat dan progresif.11 

Keilmuan dan Kitab-kitab Ulama Nusantara yang Mengglobal  

  
Sabilal Muhtadin merupakan sebuah kitab fikih yang lahir pada abad ke-18 M, disusun 

oleh ulama Banjar, Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari. Kitab ini menjadi salah satu rujukan 

utama dalam fikih bagi umat Islam di Indonesia, serta dikenal luas di berbagai wilayah Asia 

Tenggara seperti Malaysia, Brunei Darussalam, Thailand, Singapura, dan Kamboja.Isi 

pembahasannya mencakup berbagai persoalan fikih, antara lain taharah, salat, zakat, puasa, 

haji, perburuan, qurban, tata cara pengurusan jenazah, hingga ketentuan mengenai makanan 

halal dan haram.12  

Kitab Nuruzh Zhalam adalah salah satu karya penting dalam tradisi keilmuan Islam 

yang membahas akidah melalui metode syarah, yakni penjelasan terperinci terhadap matan 

Aqidatul Awam. Matan tersebut disusun oleh Syekh Ahmad al-Marzuqi al-Maliki al-Mishri, 

ulama terkemuka abad ke-18 asal Mesir sekaligus guru dari Syekh Nawawi al-Bantani. Karena 

memuat prinsip-prinsip dasar tauhid, Aqidatul Awam menjadi rujukan luas di berbagai 

lembaga pendidikan Islam. Dalam Nuruzh Zhalam, pembahasan disusun secara sistematis, 

dimulai dari mukadimah, kemudian penjelasan tentang iman kepada Allah, iman kepada para 

malaikat, iman kepada kitab-kitab Allah, hingga iman kepada hari akhir. Kitab ini ditutup 

dengan kesimpulan yang menegaskan kembali prinsip-prinsip akidah yang harus dipahami 

oleh setiap Muslim.13  

 
11 Damanik, Nasution, and Okctaviana, “GERAKAN DAN GAGASAN ISLAM NUSANTARA DI INDONESIA.”  
12 A. Syaifullah, “Moderasi Islam Dalam Kitab Sabilal Muhtadin: Kearifan Lokal Tanah Banjar,” Muẚṣarah: Jurnal 

Kajian Islam Kontemporer 2, no. 1 (2020): 31–44, https://doi.org/10.18592/msr.v2i1.3676.  
13 Cindika Melia Safitri, “Relevansi Kitab Nuruzh Zhalam Karya Imam An-Nawawi Al-Bantani Sebagai Sumber 

Sejarah Di Era Globalisasi,” Prosiding Konfrensi Nasional Mahasiswa Sejarah Peradaban Islam Konmaspi 1 (2024): 

846–54.  



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  

  

46  

  

Kitab Manhāj Dhawī al-Naẓar fī al-Sharḥ Alfiyyah ‘Ilm al-Athar merupakan syarah 

atas karya Imam as-Suyūṭī yang berjudul Alfiyyah as-Suyūṭī, sebuah kitab ilmu hadis yang 

disusun dalam bentuk naẓam atau bait-bait. Penyusunan dalam bentuk nazam membuat kitab 

tersebut ringkas dan mudah dihafal oleh para penuntut ilmu. Melalui kitab Manhāj Dhawī al- 

Naẓar, al-Tarmasī memberikan penjelasan yang lebih mendalam terhadap bait-bait tersebut 

sehingga memudahkan pembaca dalam memahami kaidah-kaidah ilmu hadis. Kitab ini 

pertama kali dicetak oleh penerbit terkenal Dār al-Fikr di Beirut, Lebanon, dan terus 

direproduksi hingga akhirnya menyebar ke berbagai negara, terutama kawasan Timur Tengah. 

Di Kairo, Mesir, karya ini bahkan sering ditemui dalam pameran buku internasional, 

menunjukkan luasnya pengaruh dan perhatian terhadap karya al-Tarmasī. 14  Garis Sanad 

Keilmuan Ulama Nusantara   

  
Tradisi sanad keilmuan merupakan dasar penting dalam penyebaran ilmu Islam di 

Nusantara, terutama di lingkungan pesantren. Sanad berarti rantai penyampaian ilmu yang 

tersambung tanpa putus, mulai dari Nabi Muhammad SAW hingga kepada para murid melalui 

para guru (kiai atau syekh).15 Tujuan utama sanad adalah menjaga keaslian dan kebenaran 

ajaran Islam yang diajarkan. Proses penyampaian ilmu ini tidak hanya berupa pengajaran isi 

kitab kuning, tetapi juga mencakup pewarisan ilmu dan nilai dari guru kepada murid. 

Keterhubungan sanad inilah yang menjadi penopang utama dalam mempertahankan dan 

mengembangkan tradisi pesantren sebagai pusat peradaban Islam.16  

Secara praktis, sistem sanad keilmuan di Nusantara berpusat pada peran seorang kiai.17 

Kiai berfungsi sebagai penghubung utama dalam rantai penyampaian ilmu, terutama saat 

mengajarkan kitab-kitab tertentu di pesantren. Hubungan antara guru dan murid (kiai dan 

santri) menjadi bagian penting untuk menjaga kesinambungan sanad, di mana pengakuan 

keilmuan sering kali juga berkaitan dengan garis keturunan (nasab). Pada banyak kiai di Jawa, 

sanad keilmuan dan keturunan memiliki hubungan yang kuat dalam membentuk visi, karakter, 

 
14  Muhid, Syabrowi, and Andris Nurita, “EPISTEMOLOGI KITAB SYARAH HADIS ‘MANHĀJ DHAWĪ 

ALNAẒAR FĪ AL-SHARḤ ALFIYYAH ‘ILM AL- ATHAR’ KARYA SYEKH MAḤFŪẒ TARMAS,” El-Buhuth 

6, no. 1 (2023): 177–92.  
15 Ulfatun Hasanah, “Pesantren Dan Transmisi Keilmuan Islam Melayu-Nusantara,” ’Anil Islam 8, no. 2 (2015): 204– 

24.  
16 Hasanah.  
17  Ririn Inayatul Mahfudloh, “Peran Sanad Keilmuan Dalam Pengembangan Pondok Pesantren,” QOMARUNA 

Journal of Multidisciplinary Studies 1, no. 1 (2023): 23–30, https://doi.org/10.62048/qjms.v1i1.7.  



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  

  

47  

  

dan sikap generasi berikutnya.18 Selain hubungan antara kiai dan santri di dalam negeri, tradisi 

keilmuan ulama Nusantara juga memiliki di Timur Tengah, khususnya Makkah dan Madinah, 

sehingga membentuk jejaring ulama Internasional yang memperkuat rantai sanad hingga ke 

masa klasik.  

Signifikasi sanad keilmuan tidak hanya terbatas pada aspek keagamaan, tetapi juga 

mencakup bidang kelembagaan dan sosial. Dalam bidang kelembagaan, konsep sanad berperan 

penting dalam pengembangan pesantren karena membantu kiai menyesuaikan visi lembaga 

dengan tujuan pendidikan serta memperluas pengaruhnya dari pembinaan individu santri 

menuju perubahan sosial yang lebih luas.19 Dari sisi sosial, tradisi sanad menjadi modal bagi 

pesantren. 20  Hubungan antara guru dan murid yang berlandaskan sanad juga membentuk 

karakter santri yang terbuka terhadap perkembangan zaman. Nilai-nilai ini menjadi dasar 

budaya pesantren dalam menghadapi tantangan modern, termasuk dalam upaya mencegah 

paham radikal, karena proses penyampaian ilmu selalu diiringi dengan pembentukan akhlak  

  
dan sikap keagamaan yang moderat.21  

Sanad keilmuan ulama Nusantara yang tercermin dalam karya dan jaringan keilmuan 

para ulama merupakan sumber sejarah penting dalam kajian Islam. Bukti peran sanad ini dapat 

dilihat dari berbagai manuskrip dan surat-menyurat ulama yang menjadi warisan budaya serta 

kekayaan intelektual bangsa.22 Sanad yang dijaga secara turun-temurun menunjukkan bahwa 

Islam di Indonesia memiliki akar keilmuan yang kuat dan berkesinambungan, baik di tingkat 

nasional maupun internasional. Oleh karena itu, upaya pemetaan dan pelestarian sanad sangat 

penting untuk menjaga keaslian sejarah Islam Nusantara agar tidak mengalami penyimpangan 

atau penafsiran yang keliru.  

  

 
18 Ruston Nawawi, “GENEALOGI KIAI JAWA (Studi Sanad Keilmuan Dan Nasab Kiai Pondok Pesantren Jampes 

),” Jurnal Kajian Islam Interdisipliner 8, no. 2 (2023): 1–28.  
19 Mahfudloh, “Peran Sanad Keilmuan Dalam Pengembangan Pondok Pesantren.”  
20 Sufyan Syafi’i, “Urgensitas Sanad Sebagai Modal Sosial Pesantren Dalam Deradikalisasi Islam,” The International 

Journal of Pegon : Islam Nusantara Civilization 3, no. 02 (2020): 161–90, https://doi.org/10.51925/inc.v3i02.25.  
21 Syafi’i.  
22 Moch Lukluil Maknun, Muhammad Aji Nugroho, and Yuyun Libriyanti, “Kontribusi Ulama Nusantara Terhadap 

Keilmuan Islam Di Indonesia; Studi Kasus Inventarisasi Manuskrip Ponpes Tremas Dan Tebuireng,” Muslim Heritage 

7, no. 1 (2022): 111–40, https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v7i1.3625.  



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  

  

48  

  

Kiprah Ulama Nusantara di Dunia Internasional  

Jaringan Ulama Nusantara dan dunia Islam tidak hanya di wilayah yang sekarang 

dikenal dengan Timur Tengah, tetapi juga mencakup Afrika, Asia Selatan, dan Asia Tengah 

(Menurut Azyumardi sebagaimana dikutip 23). Ulama Nusantara memiliki peran yang penting 

dalam perkembangan Islam di Dunia. Para ulama berfungsi sebagai pewaris para-Nabi yang 

menyebarkan ilmu dan nilai-nilai kebaikan ke berbagai penjuru dunia. Kiprah ulama Nusantara 

di dunia Internasional menunjukkan bahwa keilmuan dan karya mereka diakui serta di hargai 

oleh banyak kalangan. Beberapa tokoh besar seperti Syekh Nawawi Al-Bantani dan Syekh 

Muhammad Yasin Al-Fadani memiliki pengaruh besar dalam dunia Islam, sehingga pemikiran 

para ulama tersebut diterima dan dihormati di berbagai pusat peradaban Islam, termasuk di 

kawasan Asia Tenggara.  

Kiprah Internasional ulama Nusantara banyak berpusat di kawasan Haramain (Makkah 

dan Madinah), pencapaian ulama Nusantara di Haramain pada abad ke-19 merupakan salah 

satu babak emas dalam sejarah intelektual Islam di Indonesia. Di tanah suci Makkah dan 

Madinah, para ulama tersebut tidak hanya berperan sebagai penuntut ilmu, tetapi juga berhasil 

mengembangkan diri menjadi tokoh-tokoh terkemuka yang di hormati dalam dunia keilmuan 

Islam Internasional.24 Salah satu tokoh penting adalah Syekh Ahmad Khatib AlMinangkabawi, 

ulama asal Minangkabau yang menjadi oaring non-Arab pertama yang dipercaya menjadi 

Imam besar dan Pengajar di Masjidil Haram, sebuah pencapaian luar biasa  

  
bagi ulama Nusantara. Selain itu, Syekh Nawawi Al-Bantani menunjukkan betapa besar 

dedikasinya terhadap ilmu Islam. Beliau menulis lebih dari 100 kitab dalam berbagai bidang 

seperti tafsir, fikih, tasawuf, tauhid, dan tata bahasa Arab. Selain itu, beliau juga berperan 

penting dalam membangun hubungan keilmuan antara Nusantara dan Timur Tengah. Saat 

mengajar di Masjidil Haram, beliau membimbing banyak murid dari Nusantara yang kemudian 

Kembali ke tanah air dan mendirikan pesantren. Melalui peran inilah beliau menjadi 

penghubung utama dalam membawa dan menyebarkan ilmu serta tradisi intelektual Islam dari 

Haramain ke Nusantara.25  

 
23 Zubair, “K . H . Abdullah Syafi ’ Ie : Ulama Produk Lokal Asli,” Buletin Al-Turas (2020) 21(2) 315-342 21, no. 2 

(2020): 315–442.  
24 Firdaus and Imawan, “Masa Penjajahan Dan Puncak Intelektual.”  
25 A Muthalib and Khairuddin, “Syekh Nawawi Al-Bantani: Ulama Indonesia Sebagai Motivator Bagi Generasi 

Sesudahnya,” Jurnal Edukasi 13, no. 1 (2025): 312–23.  



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  

  

49  

  

Pemikiran ulama Nusantara memiliki pengaruh besar terhadap perkembangan 

pendidikan dan keilmuan Islam di tingkat dunia. Salah satu contohnya Syekh Muhammad 

Yasin Al- Fadani seorang ulama yang sangat produktif dalam menulis. Beliau telah 

menghasilkan 100 karya. Karya-karnya mencakup berbagai bidang ilmu seperti fikih, hadis, 

balaghah, tarikh, falak, sanad dan cabang ilmu lainnya. Karena keluasan ilmunya, Al- Habib 

Saqqaf bin Muhammad Assegaf seorang ulama besar dari Hadhramaut menjulukinya sebagai 

“Imam Suyuthi pada Zamannya”. Pengaruh Keilmuannya juga diakui secara Internasional, 

salah satu karyanya yang berjudul Al- Fawaid Al- Janiyyah sebagai materi silabus mata kuliah 

Ushul fikih di Fakultas Syariah Al-Azhar Cairo, Mesir.26  

Pengaruh ulama Nusantara meluas hingga ke kawasan Asia Tenggara. Salah satu 

tokohnya adalah Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari, ulama yang dikenal mendalam dalam 

bidang fikih. Karyanya yang monumental Sabilal Muhtadin lit-Tafaqquh fi Amriddin, menjadi 

rujukan penting dalam pengembangan hukum Islam tidak hanya di Indonesia, tetapi juga di 

Malaysia dan Brunei Darussalam.27 Syekh Sulaiman Ar-Rasuli, ulama besar Minangkabau 

yang berpengaruh dalam Pendidikan Islam, Gerakan keagamaan, dan politik. Sejak kecil beliau 

belajar di berbagai surau tradisional sebelum melanjutkan studi ke Makkah dan berguru kepada 

ulama terkemuka seperti Ahmad Khatib Al- Minangkabau. Sekembalinya ke tanah air, beliau 

mendirikan MTI Candung, sebuah madrasah yang memadukan tradisi surau dengan sistem 

Pendidikan klasikal berbasis kitab kuning. Model Pendidikan yang beliau kembangkan 

menjadi rujukan utama dalam jaringan tarbiyah Islamiyah dan berbagai pengaruh luas hingga  

  
ke berbagai wilayah Asia Tenggara.28  

  

E. KESIMPULAN   

Pemikiran ulama Nusantara mulai terbentuk sejak masuknya Islam pada abad ke-13 

melalui jalur perdagangan dengan pendekatan yang damai dan menghargai budaya lokal. Dari 

proses itu lahir corak Islam khas Nusantara yang menonjolkan nilai moderasi, toleransi, 

 
26 M. Khairul Mustaghfirin and Ghalby Nur Muhammad, “Transmisi Dan Kontribusi Dalam Jaringan Sanad Syekh 

Yasin Padang,” Refleksi 20, no. 1 (2021): 97–116, https://doi.org/10.15408/ref.v20i1.19763.  
27  Siddik Firmansyah, “Muhammad Arsyad Al-Banjari Sebagai Ulama Nusantara: Kajian Metodologi Sejarah 

Terhadap Karya Arsyad Al-Banjari,” Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam 12, no. 2 (2024), 

https://doi.org/10.24235/tamaddun.v12i2.11660.  
28 Dafril et al., “PEMIKIRAN KEAGAMAAN DAN WARISAN PENDIDIKAN SYEKH SULAIMAN AR- 

RASULI,” Ensiklopedia of Journal 7, no. 4 (2025): 94–104.  



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  

  

50  

  

keadilan, kemanusiaan, serta kemampuan beradaptasi dengan tradisi setempat. Ciri khas ini 

tampak dalam ajaran dan karya para ulama dari masa ke masa, mulai dari tokoh klasik seperti 

Hamzah Fansuri dan Abdurrauf as-Sinkili hingga pembaharu modern seperti Nurcholish Majid 

dan Abdurrahman Wahid.  

Perkembangan keilmuan Islam di wilayah ini juga ditopang oleh tradisi sanad yang 

kuat, yaitu kesinambungan penyampaian ilmu dari Nabi Muhammad SAW hingga para ulama 

di Nusantara. Tradisi tersebut menjaga kemurnian ajaran Islam dan melahirkan karakter santri 

yang moderat serta terbuka terhadap perkembangan zaman. Hubungan erat dengan pusat ilmu 

di Haramain (Makkah dan Madinah) semakin memperkuat legitimasi keilmuan para ulama 

Nusantara. Selain itu, kiprah mereka di dunia internasional sangat berpengaruh, seperti terlihat 

pada tokoh Syekh Ahmad Khatib Al-Minangkabawi, Syekh Nawawi Al-Bantani, dan Syekh 

Muhammad Yasin Al-Fadani, yang karya-karyanya menjadi rujukan penting di berbagai 

negara. Dengan demikian, ulama Nusantara berperan besar dalam membangun corak 

keislaman yang damai di Indonesia sekaligus memberikan kontribusi nyata terhadap 

perkembangan peradaban Islam di tingkat global.  

Keberhasilan ini juga tercermin pada kitab-kitab ulama Nusantara yang mengglobal, 

seperti Sabilal Muhtadin karya Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari yang menjadi rujukan 

fikih di seluruh Asia Tenggara, Nuruzh Zhalam karya Syekh Nawawi Al-Bantani yang terus 

diajarkan sebagai teks akidah, serta Manhaj Dhawi al-Nazhar karya Syekh Mahfuzh alTarmasi 

yang dicetak ulang di Beirut dan dipamerkan di Kairo. Karya-karya ini membuktikkan bahwa 

keilmuan Nusantara telah menjadi bagian integral khazanah Islam dunia yang tetap hidup dan 

relevan hingga kini.  

Dengan demikian, corak pemikiran, sanad keilmuan, dan kiprah internasional ulama 

Nusantara menegaskan bahwa Indonesia bukan hanya penerima, melainkan juga penyumbang 

aktif peradaban Islam yang moderat dan inklusif di tingkat global. Warisan ini wajib terus 

dijaga dan dikembangkan oleh generasi mendatang.  

  
DAFTAR PUSTAKA  

  

Abdul Muhyi, Asep, Nasarudin Umar, Ahmad Thib Raya, and Hamka Hasan. “JARINGAN  

ULAMA TAFSIR NUSANTARA ABAD KE-19 DARI NUSANTARA KE-HARAMAYN  



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  

  

51  

  

(Telaah Terhadap Jaringan Ulama Kiai Ṣalĩh Darat Abad Ke-19).” Al-Bayan: Jurnal Studi 

Ilmu Al- Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (2023): 42–58. 

https://doi.org/10.15575/albayan.v8i1.32414.  

Azisi, Ali Mursyid. “Islam Nusantara: Corak Keislaman Indonesia Dan Perannya Dalam 

Menghadapi Kelompok Puritan.” Empirisma: Jurnal Pemikiran Dan Kebudayaan Islam 29, 

no. 2 (2020): 123–36. 

https://jurnal.iainkediri.ac.id/index.php/empirisma/article/download/2347/1089.  

Dafril, Johardi, Saifullah, Julhadi, and Desi Asmaret. “PEMIKIRAN KEAGAMAAN DAN 

WARISAN PENDIDIKAN SYEKH SULAIMAN AR-RASULI.” Ensiklopedia of Journal 7, 

no. 4 (2025): 94–104.  

Damanik, Muhammad Zein, Putri Raj Wulandari Nasution, and Rizky Okctaviana. “GERAKAN 

DAN GAGASAN ISLAM NUSANTARA DI INDONESIA.” TARBIYAH: Jurnal Ilmu 

Pendidikan Dan Pengajaran 3, no. 2 (December 31, 2024): 350–55. 

https://jurnal.diklinko.id/index.php/tarbiyah.  

Estuningtyas, Retna Dwi. “MEMPERBAIKI TRADISI KEILMUAN.” Jurnal Retorika 1, no. 1 

(2019): 51–65.  

Firdaus, Syarif, and Dzulkifli Hadi Imawan. “Masa Penjajahan Dan Puncak Intelektual.” Al 

Hikmah: Jurnal Studi Agama-Agama 10, no. 2 (2024): 95–113.  

Firmansyah, Siddik. “Muhammad Arsyad Al-Banjari Sebagai Ulama Nusantara: Kajian 

Metodologi Sejarah Terhadap Karya Arsyad Al-Banjari.” Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah 

Dan Kebudayaan Islam 12, no. 2 (2024). https://doi.org/10.24235/tamaddun.v12i2.11660.  

Hasanah, Ulfatun. “Pesantren Dan Transmisi Keilmuan Islam Melayu-Nusantara.” ’Anil Islam 8, 

no. 2 (2015): 204–24.  

Mahfudloh, Ririn Inayatul. “Peran Sanad Keilmuan Dalam Pengembangan Pondok Pesantren.” 

QOMARUNA Journal of Multidisciplinary Studies 1, no. 1 (2023): 23–30. 

https://doi.org/10.62048/qjms.v1i1.7.  

Maknun, Moch Lukluil, Muhammad Aji Nugroho, and Yuyun Libriyanti. “Kontribusi Ulama 

Nusantara Terhadap Keilmuan Islam Di Indonesia; Studi Kasus Inventarisasi Manuskrip  

Ponpes Tremas Dan Tebuireng.” Muslim Heritage 7, no. 1 (2022): 111–40. 

https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v7i1.3625.  

Mufidah, Ida, and Muhammad Fathoni Hasyim. “Corak Pemikiran Dan Peradaban Islam 

Nusantara Di Kerajaan Aceh Darussalam.” Alhamra: Jurnal Studi Islam 5, no. 2 (2024): 127– 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  

  

52  

  

41. https://doi.org/10.32495/nun.v7i1.232.  

Muhammad, Nurdinah. “KARAKTERISTIK JARINGAN ULAMA NUSANTARA MENURUT 

PEMIKIRAN AZYUMARDI AZRA” 14, no. 1 (2012): 73–87.  

Muhid, Syabrowi, and Andris Nurita. “EPISTEMOLOGI KITAB SYARAH HADIS ‘MANHĀJ  

DHAWĪ AL-NAẒAR FĪ AL-SHARḤ ALFIYYAH ‘ILM AL- ATHAR’ KARYA SYEKH  

MAḤFŪẒ TARMAS.” El-Buhuth 6, no. 1 (2023): 177–92.  

Mustaghfirin, M. Khairul, and Ghalby Nur Muhammad. “Transmisi Dan Kontribusi Dalam 

Jaringan Sanad Syekh Yasin Padang.” Refleksi 20, no. 1 (2021): 97–116. 

https://doi.org/10.15408/ref.v20i1.19763.  

Muthalib, A, and Khairuddin. “Syekh Nawawi Al-Bantani: Ulama Indonesia Sebagai Motivator 

Bagi Generasi Sesudahnya.” Jurnal Edukasi 13, no. 1 (2025): 312–23.  

Nawawi, Ruston. “GENEALOGI KIAI JAWA (Studi Sanad Keilmuan Dan Nasab Kiai Pondok 

Pesantren Jampes ).” Jurnal Kajian Islam Interdisipliner 8, no. 2 (2023): 1–28.  

Pradana, Ryan Yusuf, and Dzulkifli Hadi Imawan. “Corak Pemikiran Dan Peradaban Islam 

Nusantara Di Kerajaan Aceh Darussalam Patterns of Islamic Thought and Civilization of the  

Archipelago in the Kingdom of Aceh Darussalam.” Alhamra: Jurnal Studi Islam 5, no. 2 

(2024): 127–41.  

Safitri, Cindika Melia. “Relevansi Kitab Nuruzh Zhalam Karya Imam An-Nawawi Al-Bantani 

Sebagai Sumber Sejarah Di Era Globalisasi.” Prosiding Konfrensi Nasional Mahasiswa 

Sejarah Peradaban Islam Konmaspi 1 (2024): 846–54.  

Sholihah, Ellyatus, Sofyan As-Tsauri, and Khoirin Nikmah. “Islam Nusantara Sebagai Model 

Pemikiran Dan Pengamalan Islam.” Moral : Jurnal Kajian Pendidikan Islam 2, no. 1 (2025): 

274–81. https://doi.org/10.61132/moral.v2i1.613.  

Syafi’i, Sufyan. “Urgensitas Sanad Sebagai Modal Sosial Pesantren Dalam Deradikalisasi 

Islam.” The International Journal of Pegon : Islam Nusantara Civilization 3, no. 02 (2020): 

161–90. https://doi.org/10.51925/inc.v3i02.25.  

Syaifullah, A. “Moderasi Islam Dalam Kitab Sabilal Muhtadin: Kearifan Lokal Tanah Banjar.” 

Muẚṣarah: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 2, no. 1 (2020): 31–44. 

https://doi.org/10.18592/msr.v2i1.3676.  

Zubair. “K . H . Abdullah Syafi ’ Ie : Ulama Produk Lokal Asli.” Buletin Al-Turas (2020) 21(2) 

315-342 21, no. 2 (2020): 315–442.  

  


