Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Representasi Trauma dan Makna Rumah dalam Film Rumah untuk Alie
(2025): Analisis Semiotika Roland Barthes

Adi Saputral, Imam Warmansyah?, Munandar?®
L23Universitas Islam Negari Raden Fatah Palembang

sadi94543@gmail.com, imamwarmansyah _uin@radenfatah.ac.id, munandar _uin@radenfatah.ac.id

Abstrak

Film Rumah untuk Alie (2025) merupakan drama keluarga Indonesia yang menyoroti isu kekerasan dalam
keluarga, bullying, dan trauma psikologis seorang remaja perempuan yang disalahkan atas kematian
ibunya. Penelitian ini bertujuan menganalisis representasi trauma dan makna “rumah” dalam film tersebut
melalui pendekatan semiotika Roland Barthes, yang meliputi tiga tingkatan makna: denotasi, konotasi, dan
mitos. Metode penelitian menggunakan analisis kualitatif-deskriptif dengan pengumpulan data melalui
observasi trailer, sinopsis resmi, materi promosi film, media, dan ulasan media. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa rumah tidak hanya berfungsi sebagai ruang fisik, tetapi menjadi simbol trauma
mendalam bagi tokoh Alie. Pada tingkat denotatif, rumah hadir sebagai latar kekerasan verbal dan fisik
yang dilakukan ayah dan kakak-kakaknya. Pada tingkat konotatif, rumah membangun makna metaforis
tentang luka batin, ketidakadilan gender, dan tekanan emosional dalam struktur keluarga patriarkal. Pada
tingkat mitos, film ini membongkar sekaligus mengkritik pandangan budaya mengenai “rumah sebagai
ruang paling aman” serta idealisasi keluarga harmonis. Temuan penelitian menegaskan bahwa film Rumah
untuk Alie menyampaikan pesan bahwa kekerasan domestik dapat tertanam melalui simbol-simbol
keseharian dan bahwa pemulihan trauma membutuhkan dukungan emosional serta rekonstruksi makna
rumah. Studi ini berkontribusi pada pengayaan kajian semiotika film Indonesia, khususnya terkait
representasi kekerasan domestik, traumatisasi anak, dan dinamika keluarga dalam narasi sinematik.

Kata Kunci: Trauma; rumah; semiotika Roland Barthes; mitos; konotasi; denotasi; kekerasan
dalam keluarga; film Indonesia.

Abstract

The film Rumah untuk Alie (2025) is an Indonesian family drama that highlights issues of domestic
violence, bullying, and the psychological trauma experienced by a teenage girl who is blamed for her
mother’s death. This study aims to analyze the representation of trauma and the meaning of “home” in the
film through Roland Barthes’ semiotic framework, which consists of three levels of meaning: denotation,
connotation, and myth. The research method employs a qualitative-descriptive analysis with data collected
from observations of the official trailer, published synopses, promotional materials, media, and media
reviews. The findings show that the home functions not merely as a physical space but as a symbolic site
of deep trauma for the character Alie. At the denotative level, the home appears as the primary setting for
verbal and physical violence perpetrated by her father and brothers. At the connotative level, the home
generates metaphorical meanings related to emotional wounds, gendered injustice, and psychological
pressure within a patriarchal family structure. At the mythic level, the film deconstructs and critiques
cultural assumptions about the home as the safest place and the idealization of the harmonious family. The
study concludes that Rumah untuk Alie illustrates how domestic violence becomes embedded through
everyday symbols and underscores the necessity of emotional support.

Keywords: Policy, Ecological Disaster, Islamic Political VValues

53


mailto:sadi94543@gmail.com
mailto:imamwarmansyah_uin@radenfatah.ac.id
mailto:munandar_uin@radenfatah.ac.id

Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

A. PENDAHULUAN
Film merupakan salah satu medium yang paling efektif dalam menyampaikan pesan sosial,

terutama karena kemampuannya menggabungkan visual, audio, ruang, dan emosi menjadi satu
kesatuan makna. Film sebagai salah satu media massa yang menarik minat penonton dalam
mendapat informasi dengan cara yang berbeda dengan media laint. Dalam kajian budaya, film
dipahami bukan sekadar hiburan, melainkan teks yang sarat tanda (signs) dan memproduksi
makna-makna tertentu melalui konstruksi simboliknya. Roland Barthes menyatakan bahwa setiap
tanda selalu bekerja pada tiga tingkatan makna: denotatif, konotatif, dan mitos.Tanda semiotik
dalam sinema adalah tanda piktografik, yaitu tanda yang menggambarkan?. Pendekatan ini
memungkinkan sebuah film dibaca sebagai sistem makna yang berlapis, di mana realitas tidak
sekadar ditampilkan apa adanya, tetapi disusun ulang melalui kode-kode budaya yang
mengandung pesan ideologis. Dengan demikian, film dapat menjadi ruang representasi sosial yang
menyingkap dinamika kekuasaan, relasi gender, kekerasan, hingga konstruksi nilai dalam
masyarakat.

Dalam konteks sinema Indonesia, isu kekerasan dalam rumah tangga, trauma anak, dan
konflik keluarga kerap kali muncul sebagai latar cerita, tetapi tidak selalu dibahas secara
mendalam dari sudut pandang semiotik. Film Rumah untuk Alie (2025) muncul sebagai teks
penting karena mengangkat tema kekerasan domestik yang dialami seorang anak perempuan Alie
yang menjadi objek kemarahan ayah dan kakak-kakaknya setelah kematian ibu mereka. Perilaku
menyakiti dan mencederai secara fisik maupun psikis emosional yang mengakibatkan kesakitan
dan distress (penderitaan subyektif) yang tidak dikehendaki oleh pihak yang disakiti yang terjadi
dalam lingkup keluarga®. Tragedi keluarga tersebut tidak hanya melahirkan luka fisik, tetapi juga
trauma psikologis yang membentuk karakter dan perilaku Alie sepanjang film. Narasi ini
memperlihatkan bagaimana sebuah rumah yang dalam budaya Indonesia dipahami sebagai ruang
perlindungan dan keharmonisan berubah menjadi situs penyiksaan, ketakutan, dan ketidakadilan.

Kajian literatur terdahulu menunjukkan bahwa analisis film Indonesia menggunakan
perspektif semiotika Barthes masih terbatas. Beberapa penelitian memang membahas representasi
kekerasan dalam film, namun fokusnya lebih banyak pada aspek psikologi atau sosiologis, bukan

pada analisis tanda visual dan mitologi budaya yang bekerja dalam film. Selain itu, kajian

1 Dwi Ratih Puspitasari, “Nilai Sosial Budaya Dalam Film Tilik (Kajian Semiotika Charles Sanders Pierce),”
SEMIOTIKA: Jurnal Komunikasi 15, no. 1 (2021).
Z Callista Kevinia, Salwa Aulia, and Tengku Astari, “Analisis Teori Semiotika Roland Barthes Dalam Film Miracle
in Cell No. 7 Versi Indonesia,” COMMUSTY Journal of Communication Studies and Society 1, no. 2 (2022): 38-43.
3 Isyatul Mardiyati, “Dampak Trauma Kekerasan Dalam Rumah Tangga Terhadap Perkembangan Psikis Anak,”
Jurnal Studi Gender Dan Anak, I (2), 2015, 26-29.

54



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

mengenai makna rumah sebagai ruang simbolik dalam konteks trauma keluarga juga belum
banyak dilakukan, terutama pada film-film Indonesia kontemporer. Padahal, dalam tradisi budaya
Nusantara, rumah bukan sekadar bangunan fisik, tetapi juga simbol identitas, relasi kuasa, dan
nilai kolektif. Kekosongan kajian inilah yang menjadi dasar pentingnya penelitian ini.

Artikel ini hadir menawarkan kebaruan ilmiah (novelty) berupa analisis semiotika mendalam
terhadap representasi trauma dan makna rumah dalam Rumah untuk Alie dengan menerapkan tiga
tingkatan makna Barthes. Kebaruan lainnya terletak pada pemaknaan rumah sebagai tanda
ideologis yang berfungsi mengkritik mitos budaya tentang keluarga harmonis. Sementara
penelitian sebelumnya cenderung memusatkan perhatian pada dampak psikologis trauma,
penelitian ini justru melihat bagaimana trauma dibentuk, dikonstruksi, dan dihadirkan secara
visual, simbolik, dan naratif melalui sistem tanda film. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya
membaca film sebagai cerita individual, tetapi sebagai teks sosial yang merefleksikan realitas
kekerasan yang tersembunyi di masyarakat Indonesia.

Permasalahan penelitian yang diangkat adalah bagaimana film ini membangun representasi
tanda secara berlapis untuk menampilkan trauma Alie dan bagaimana makna rumah dikonstruksi
sebagai simbol represi. Pertanyaan-pertanyaan tersebut penting karena film tidak hanya
menampilkan kekerasan secara eksplisit, tetapi juga menyiratkannya melalui gestur, cahaya,
ruang, bunyi, dan dinamika relasi. Keseluruhan unsur ini menjadikan film sebagai medan yang
kaya untuk dibaca melalui pendekatan semiotik yang fokus pada detail-detail visual dan narasi.
Penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa terdapat sterotipe/labelling pada anak perempuan dan
laki-laki yang dilakukan oleh orangtua yang membedakan mulai dari pekerjaan yang harus
dilakukan sampai batasan untuk keluar rumah*. Rumah yang ditampilkan dalam film tidak hanya
berfungsi sebagai latar (setting), melainkan sebagai entitas simbolik yang memuat struktur
kekuasaan patriarkal. Tata ruang yang gelap, sudut-sudut yang sempit, pintu yang selalu tertutup,
hingga tangga yang menjadi lokasi penyiksaan, berfungsi sebagai tanda konotatif yang
menggambarkan keterkurungan Alie. Pada level mitos, rumah yang seharusnya menjadi “tempat
kembali” berubah menjadi penjara yang mencerminkan realitas sosial bahwa tidak semua rumah
adalah ruang aman bagi anak perempuan. Inilah titik kritik ideologis yang ingin disampaikan film
dan dibongkar melalui analisis ini.

Trauma Alie juga direpresentasikan melalui tanda-tanda kecil yang konsisten muncul

dalam film: tatapan kosong, tubuh yang gemetar, suara yang terputus, serta kecenderungan

4 Jazilah Makkiyah and Nadia Maulida Hasana, “REPRESENTASI KETIDAKADILAN GENDER DALAM KELUARGA
PADA FILM: RUMAH UNTUK ALIE,” Jurnal Media Akademik (JMA) 3, no. 6 (2025).
55



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

menarik diri ketika melihat laki-laki. Dalam sistem semiotika Barthes, tanda-tanda ini bekerja
sebagai representasi mental-state yang tidak selalu diucapkan, tetapi ditampilkan. Dengan
demikian, trauma tidak dipahami sebagai kondisi psikologis semata, tetapi sebagai sistem makna
yang dikonstruksi secara sinematik.

Selain itu, film ini juga mengangkat isu stigma keluarga terhadap anak perempuan, suatu
fenomena yang dalam masyarakat Indonesia sering terjadi tetapi jarang disorot secara eksplisit.
Tuduhan bahwa Alie adalah penyebab kematian ibunya merupakan bentuk kekerasan simbolik
yang melahirkan mitos keluarga disfungsional. Penelitian ini ingin menyingkap bagaimana mitos
tersebut bekerja melalui tanda-tanda film dan bagaimana narasi tersebut mengkritik budaya diam
(culture of silence) dalam kekerasan domestik.

Berdasarkan uraian tersebut, tujuan artikel ini adalah: (1) mengidentifikasi tanda-tanda
utama yang membangun representasi trauma dan rumah dalam film Rumah untuk Alie, (2)
mendeskripsikan makna denotatif dari tanda-tanda tersebut, (3) menganalisis makna konotatif
yang muncul dari simbol visual dan naratif film, dan (4) mengungkap mitos budaya yang
direproduksi atau dikritik melalui representasi tersebut.

Dengan demikian, artikel ini menawarkan originalitas dan kebaruan ilmiah berupa
pembacaan semiotik tiga tingkat Barthes terhadap film Indonesia kontemporer, terutama pada isu
trauma anak perempuan dan dekonstruksi mitos rumah sebagai ruang perlindungan. Kajian ini
diharapkan memperkaya diskursus ilmiah tentang film, semiotika, dan budaya kekerasan dalam

keluarga Indonesia.

B. TINJAUAN PUSTAKA
Penelitian yang dilakukan oleh Gunawan, Wibowo, dan Paramita (2025) bertujuan untuk

mengungkap makna-makna representasi kekerasan berbasis gender yang terdapat dalam film
pendek Nadia melalui pendekatan semiotika Roland Barthes. Kajian ini berfokus pada analisis tiga
lapis makna, yaitu makna denotatif, konotatif, dan mitos, yang muncul dari tanda-tanda visual
maupun nonvisual dalam film tersebut®.

Penelitian Gunawan dkk. juga memperkuat hasil-hasil kajian serupa yang menggunakan
semiotika Barthes untuk menganalisis representasi perempuan dan kekerasan dalam film.

Misalnya, studi oleh M Ghulamun Halim and Sayidah Afyatul Masruroh® tentang relasi kekuasaan

5 Ahmad Syuhadi Gunawan Sya, Rafi Hakim Wibowo, and Fransisca Benedicta Avira Citra Paramita,
“REPRESENTASI KEKERASAN BERBASIS GENDER DALAM FILM PENDEK BERJUDUL NADIA: ANALISIS
SEMIOTIKA ROLAND BARTHES,” RELASI: Jurnal Penelitian Komunikasi (e-ISSN: 2807-6818) 5, no. 04 (2025):
81-90.
6 M Ghulamun Halim and Sayidah Afyatul Masruroh, “Analisis Semiotika Terhadap Pesan Moral Karakter Utama
Dalam Film Ipar Adalah Maut,” JOURNAL SAINS STUDENT RESEARCH 3, no. 5 (2025): 350-62.

56



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

dalam film Ipar Adalah Maut dan penelitian oleh Nurgistiani & Kusuma mengenai kekerasan
simbolik pada film Nana’ menunjukkan bahwa film merupakan media yang efektif dalam
menyampaikan ideologi patriarki melalui tanda visual. Kesamaan pendekatan ini memperlihatkan
bahwa semiotika Barthes merupakan metode yang kuat dalam membongkar ideologi tersembunyi
dalam film, khususnya terkait gender dan kekuasaan.

Penelitian ini menunjukkan bahwa adegan-adegan kekerasan dalam Nadia tidak hanya
menampilkan kekerasan secara fisik, tetapi juga menyiratkan dominasi patriarki, ketimpangan
kuasa dalam rumah tangga, dan normalisasi kekerasan terhadap perempuan sebagai bagian dari
budaya. Pada level denotasi, film memperlihatkan tindakan kasar seperti bentakan, gestur
mengancam, dan kontak fisik yang merugikan perempuan. Pada level konotasi, tindakan tersebut
ditafsirkan sebagai bentuk relasi kuasa, kontrol emosional, dan tekanan psikologis yang dialami
korban. Pada tingkat mitos, penelitian menemukan bahwa kekerasan dalam rumah tangga sering
dilegitimasi oleh budaya patriarki yang memposisikan perempuan sebagai pihak yang harus patuh
dan menerima kondisi tersebut.

Roland Barthes mengembangkan pendekatan semiotik yang menekankan bahwa tanda
memiliki dua tingkat makna: denotasi (makna literal atau langsung) dan konotasi (makna kultural,
asosiasi, atau nilai tambahan). Barthes juga memperkenalkan konsep myth (mitos) sebagai narasi
atau ideologi yang dibentuk melalui tanda sehingga makna visual dapat menguatkan atau
mengubah wacana sosial tertentu. Kerangka ini banyak dipakai untuk menganalisis makna visual
pada logo, iklan, dan media populer karena mampu membedah hubungan antara penanda
(gambar/grafis) dan nilai kultural yang menyertainya®. Dibandingkan penelitian-penelitian
sebelumnya, kajian mengenai film Rumah untuk Alie (2025) belum ditemukan karena film ini
merupakan rilis terbaru dan masih minim pembahasan akademik. Dengan demikian, penelitian ini
menghadirkan novelty ilmiah berupa analisis pertama yang menerapkan semiotika Barthes pada
film tersebut, khususnya terkait representasi trauma anak dan pembalikan makna rumah.
Kesenjangan penelitian (research gap) yang diisi oleh studi ini adalah belum adanya penelitian
yang menggabungkan analisis Barthesian dengan studi trauma dan simbol rumah dalam konteks
kekerasan domestik. Penelitian terdahulu lebih banyak berfokus pada representasi perempuan,
kekerasan, atau simbol ruang dalam film secara umum, tetapi tidak secara spesifik mengaitkan tiga

aspek tersebut dalam satu kerangka teori terpadu.

7 Adhi Kusuma, “Representasi Perempuan Dan Kekerasan Simbolik Dalam Film ‘Before, Nowandthen (NANA)’
Karya Kamila Andini: Analisis Semiotika Roland Barthes,” Arus Jurnal Sosial Dan Humaniora 5, no. 2 (2025):
3227-37.
8 Faisal Muzzammil, “Makna Label Halal Indonesia Dalam Perspektif Semiotika: Analisis Semiotika Roland
Barthes,” Wawasan: Jurnal Kediklatan Balai Diklat Keagamaan Jakarta 4, no. 1 (2023): 120-52.

57



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Secara teoretis, penelitian ini berlandaskan semiotika Roland Barthes yang menekankan
bahwa tanda memiliki dua tingkat utama: denotasi, yaitu makna langsung yang tampak oleh indera,
dan konotasi, yaitu makna tambahan yang berkaitan dengan ideologi, budaya, dan nilai sosial. Di
atas kedua tingkatan tersebut, Barthes memperkenalkan konsep mitos, yakni sistem penandaan
tingkat kedua yang membungkus ideologi tertentu sehingga tampak wajar dan alamiah. Dalam
konteks film, tiga tingkatan makna ini bekerja melalui elemen visual seperti komposisi gambar,
pencahayaan, gestur, ekspresi wajah, serta tata ruang. Pemahaman terhadap teori Barthes
memberikan dasar metodologis untuk membaca makna simbolis yang muncul melalui representasi
tokoh Alie, kekerasan keluarga, serta konstruksi ruang rumah yang ditampilkan dalam film.
Selain teori semiotika, penelitian ini juga memanfaatkan kajian trauma dalam film. Menurut
Kaplan (2004)°, trauma dalam sinema tidak selalu ditampilkan secara verbal, melainkan melalui
simbol-simbol non-verbal seperti keheningan, tatapan kosong, luka fisik, repetisi adegan, dan
ruang-ruang gelap. Trauma bekerja sebagai pengalaman emosional yang terfragmentasi dan
bersifat visual, sehingga film sebagai medium audio-visual sering kali menjadi sarana kuat untuk
mengekspresikan luka psikologis tokoh. Dalam konteks Rumah untuk Alie, pendekatan trauma
relevan untuk menginterpretasikan bagaimana pengalaman kekerasan membentuk perilaku, gestur,
dan relasi Alie dengan lingkungannya.

Di sisi lain, teori mengenai representasi rumah dalam budaya Indonesia juga penting dalam
penelitian ini. Rumah dalam konteks budaya Nusantara identik dengan nilai kehangatan,
kebersamaan, dan perlindungan bagi anggota keluarga. Koentjaraningrat (1990)'° menyebut
rumah sebagai “ruang simbolik” yang memuat norma moral dan struktur sosial. Namun, berbagai
film bertema kekerasan domestik menunjukkan bahwa rumah dapat mengalami pergeseran makna
menjadi ruang ketidakamanan dan dominasi. Penelitian oleh Lestari (2020), misalnya,
menemukan bahwa film yang mengangkat isu kekerasan keluarga sering menggunakan ruang
domestik yang remang, sempit, atau penuh batas untuk memvisualisasikan tekanan psikologis.
Walaupun memberikan kontribusi penting pada kajian ruang domestik, penelitian tersebut belum
mengaitkan makna ruang dengan sistem tanda semiotika Barthes sehingga pembacaannya belum

menjangkau aspek mitos atau ideologi keluarga.

9 E Ann Kaplan and Ban Wang, Trauma and Cinema: Cross-Cultural Explorations, vol. 1 (Hong Kong University
Press, 2004).
10 K Koentjaraningrat, “Pengantar Ilmu Antropologi (Edisi Baru),” Jakarta: PT. Penerbit Rineka Cipta, 1990.
11 Erawati Dwi Lestari and Adelia Savitri, “PRAKTIK KEKERASAN SIMBOLIK DALAM RUMAH TANGGA PADA
SERIAL WEB ‘LAYANGAN PUTUS,” in International Seminar on Language, Education, and Culture (ISoLEC), vol.
6,2022,263-73.

58



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Berdasarkan tinjauan pustaka tersebut, penelitian ini memadukan tiga landasan utama
semiotika Barthes, studi trauma, dan simbolisme rumah sebagai kerangka konseptual yang saling
melengkapi. Integrasi ketiga kerangka ini memberikan dasar yang kuat untuk membaca bagaimana
film Rumah untuk Alie membangun makna tentang kekerasan, luka batin, dan pergeseran simbol
rumah sebagai ruang aman menjadi ruang traumatik. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya
menyempurnakan penelitian sebelumnya, tetapi juga menawarkan perspektif baru dalam
memahami film Indonesia kontemporer sebagai teks budaya yang mengandung lapisan makna

ideologis.

C. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan fokus pada analisis
makna melalui model semiotika Roland Barthes. Pendekatan ini dipilih karena film merupakan
teks budaya yang kaya tanda, sehingga penafsiran tidak hanya membutuhkan pengamatan visual,
tetapi juga pembacaan mendalam terhadap simbol, konteks, serta ideologi yang terkandung di
dalamnya. Dengan model analisis Barthes yang terdiri dari level denotasi, konotasi, dan mitos
penelitian ini berupaya menyingkap makna berlapis dari representasi rumah dan trauma yang
dialami tokoh Alie dalam film Rumah untuk Alie (2025).

Tahapan awal penelitian dimulai dengan proses pengumpulan data melalui observasi
intensif terhadap materi film dan menonton langsung yang tersedia untuk publik. Selain itu,
peneliti mengumpulkan informasi tambahan dari berbagai media online yang membahas film
tersebut, seperti Kompas, Media,dan Detik. Informasi yang dihimpun meliputi sinopsis lengkap,
deskripsi karakter, informasi produksi, serta konteks sosial yang melatarinya. Data ini membantu
peneliti memahami konstruksi naratif film dan posisi persoalan trauma serta kekerasan dalam
keluarga. Pengumpulan data juga mencakup kutipan wawancara dari pemain dan sutradara jika
tersedia, untuk menangkap perspektif kreatif dan intensi naratif yang ingin mereka sampaikan
melalui film tersebut.

Tahap berikutnya adalah analisis semiotik berdasarkan model signifikasi Roland Barthes.
Pada tahap ini, setiap tanda yang ditemukan baik tanda visual seperti kondisi rumah, ekspresi Alie,
cahaya redup, maupun tanda naratif seperti dialog dan plot ditafsirkan dalam tiga level. Analisis
dimulai dari makna denotatif, yaitu makna literal atau apa yang tampak secara langsung dalam
adegan. Setelah itu, tanda ditafsirkan pada makna konotatif, yakni asosiasi emosional, ideologis,
atau kultural yang melekat pada tanda tersebut. Misalnya, rumah gelap tidak hanya bermakna

sebagai ruang tanpa cahaya, tetapi dapat mengonotasikan ketakutan, trauma, atau dominasi.

59



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Tahap terakhir adalah membaca tanda-tanda tersebut pada level mitos, yaitu ideologi atau
konstruksi budaya yang dianggap wajar oleh masyarakat. Dalam konteks film ini, mitos yang
dianalisis antara lain mitos tentang “rumah sebagai ruang aman”, “keluarga sebagai pelindung”,
serta struktur patriarki yang mengatur relasi kuasa antara ayah, anak perempuan, dan saudara laki-
laki. Analisis ini dilakukan dengan menghubungkan tanda-tanda dalam film dengan pemahaman
sosial-budaya masyarakat Indonesia.

Untuk meningkatkan keabsahan interpretasi, penelitian ini melakukan validasi makna
melalui pembandingan antara hasil analisis semiotik dengan pernyataan kreatif dari pembuat film,
apabila tersedia dalam wawancara media. Dengan cara itu, peneliti dapat melihat apakah makna
yang ditafsirkan selaras atau berbeda dengan intensi pembuat film. Selanjutnya, validasi dilakukan
dengan menghubungkan temuan penelitian dengan literatur teori semiotika yang menjadi landasan
analisis, sehingga tafsir yang dihasilkan tidak hanya bersifat subjektif, melainkan terarah sesuai
paradigma ilmiah.

Keseluruhan metode ini membantu peneliti memahami bagaimana tanda-tanda dalam film
Rumah untuk Alie bekerja membangun representasi trauma dan makna rumabh, serta bagaimana
struktur makna tersebut berkontribusi pada pembacaan ideologi budaya yang dikritik atau

ditampilkan oleh film.

D. HASIL DAN PEMBAHASAN
Analisis Naratif pada Cerita “Rumah untuk Alie”

Analisis cerita “Rumah untuk Alie” dilakukan dengan pendekatan semiotika Roland
Barthes yang memeriksa tanda dalam tiga lapisan makna: denotasi, konotasi, dan mitos. Pada
tingkat denotatif, cerita menampilkan tokoh Alie sebagai seorang anak yang memikul beban
emosional yang jauh lebih besar daripada usianya. Pada tingkat denotatif, rumah digambarkan
sebagai tempat berlindung sekaligus ruang konflik*?. Narasi memperlihatkan bagaimana rumah
yang seharusnya menjadi ruang aman berubah menjadi tempat yang memproduksi luka. Yang
seharusnya Nilai dalam kekeluargaan menjadi harapan bagi seluruh masyarakat untuk membangun
kehidupan yang harmonis dan damai. Pada film ini mendeskripsikan tentang ruangan yang redup,
dinding yang retak, dan suara-suara kecil di dalam rumah digambarkan secara literal sebagali
bagian dari lingkungan tempat Alie tumbuh. Sedangkan berdasarkan dari aspek psikologis, rumah

memiliki arti sebuah tempat untuk tinggal dan melakukan aktivitas dari segi fisik dengan suasana

12 Dwina Rahmaditya Azzahra et al., “Representasi Nilai Keluarga Dalam Film 1 Kakak 7 Ponakan (Analisis
Semiotika Roland Barthes),” JURNAL ILMIAH NUSANTARA 2, no. 3 (2025): 486-98.
60



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

nyaman, damai, tentram dan menenangkan bagi penghuninya!®. Namun secara konotatif, Pada
film seluruh elemen ruang itu bekerja sebagai simbol dari retaknya struktur keluarga dan
ketidakstabilan emosi yang dialami tokoh.

Dalam sejumlah adegan, cerita memperlihatkan bagaimana Alie sering berada dalam posisi
diam, mengamati, dan menarik diri, tanda-tanda ini pada tingkat denotatif hanya menunjukkan
perilaku seorang anak yang pendiam. Namun Kketika ditafsirkan secara konotatif, keheningan
tersebut merupakan bentuk mekanisme bertahan hidup. Keheningan menjadi bahasa yang
menutupi trauma sebuah perlawanan pasif terhadap situasi rumah yang penuh tekanan.
Keheningan itu juga menandai adanya kesenjangan komunikasi antara Alie dan figur-figur
dominan di rumah, terutama orang dewasa yang memegang kuasa atas keputusan-keputusan
penting.

Pada lapis mitos, cerita ini membangun narasi budaya tentang keluarga ideal. Mitos

keluarga bahagia seperti yang sering dikonstruksi dalam budaya populer retak dalam cerita ini.
Keluarga tidak lagi tampil sebagai sumber perlindungan, melainkan institusi yang memproduksi
luka struktural. Dengan begitu, cerita “Rumah untuk Alie” menggeser mitos keluarga dan
memunculkan mitos tandingan: bahwa rumah tidak selalu menjadi tempat yang menyelamatkan;
terkadang justru menjadi ruang yang mengekalkan luka turun-temurun. Melalui mitos tandingan
ini, cerita melakukan kritik halus terhadap konstruksi sosial mengenai keluarga, kekuasaan, dan
anak sebagai pihak yang paling rentan.
Representasi tokoh Alie juga memuat tanda-tanda tentang relasi kuasa. Dalam banyak adegan, ia
digambarkan duduk di sudut ruangan atau berada di ambang pintu posisi ruang yang secara
konotatif menandai keterpinggiran. Posisi tubuh ini menjadi ikon dari ketidakberdayaan dalam
struktur hierarki keluarga. Bahkan, ketika Alie mencoba menyentuh benda-benda kecil di dalam
rumah, seperti boneka rusak atau foto yang setengah pudar, tindakan tersebut dapat dibaca sebagai
upaya menghubungkan diri dengan masa lalu yang tidak pernah sepenuhnya dipahaminya.

Cerita juga memperkuat konflik internal tokoh melalui metafora perubahan cahaya.
Cahaya matahari yang “hanya masuk sedikit dari jendela” bukan sekadar deskripsi visual,
melainkan simbol dari terbatasnya harapan Alie. Ketika cahaya itu semakin meredup, konotasinya
adalah merosotnya stabilitas emosional tokoh. Dalam konteks mitos, cahaya sering dimaknai
sebagai simbol kebenaran atau keselamatan. Karena itu, ketiadaan cahaya dalam kisah ini

mewakili terputusnya akses Alie terhadap rasa aman yang seharusnya diberikan oleh rumah.

13 Liliana Arneta Febrianti et al., “Representasi Makna Rumah Dan Pencarian Jati Diri Dalam Film ‘Ku Kira Kau
Rumah,” Nosipakabelo: Jurnal Bimbingan Dan Konseling Islam 6, no. 01 (2025): 8-16.
61



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Narasi “Rumah untuk Alie” juga memunculkan penanda luka fisik dan emosional. Luka
fisik digambarkan secara samar seperti goresan dan memar, namun tanda ini berfungsi sebagai
pintu masuk menuju luka yang lebih besar pada lapis konotatif. Di tingkat mitos, luka anak menjadi
simbol universal tentang rusaknya fungsi keluarga serta kegagalan orang dewasa dalam
mengemban tanggung jawab moral. Melalui cara ini, cerita tidak hanya berbicara tentang Alie
sebagai individu, tetapi tentang fenomena yang lebih luas: intergenerasional trauma dan pola
kekerasan yang diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya.

Keseluruhan cerita bekerja seperti mosaik tanda yang saling terhubung. Setiap benda,
ruang, dan tindakan tokoh bukan hanya elemen naratif, melainkan representasi simbolik yang
mengarahkan pembaca pada makna-makna tersembunyi tentang trauma, kekuasaan, dan rumah
sebagai struktur yang ambivalen. Pada akhirnya, analisis semiotik mengungkapkan bahwa cerita
“Rumah untuk Alie” tidak sekadar menyajikan kisah sedih seorang anak, tetapi membongkar
lapisan-lapisan makna budaya tentang keluarga dan luka yang disembunyikan di balik tembok

rumabh.

Analisis Naratif pada Film “Rumah untuk Alie”

Makna Denotasi: Adegan dimulai ketika Alie pulang ke rumah setelah terlihat berjalan bersama
seorang laki-laki seusianya. Kamera menyorot wajah ayah atau figur laki-laki dewasa yang
langsung berubah tegang begitu melihatnya. Tanpa banyak kata, suara bentakan keras muncul,
memecah suasana rumah yang awalnya tenang. Alie, yang berdiri dengan kepala tertunduk,
tampak gemetar, mencoba menjelaskan tetapi suaranya tidak terdengar jelas. Tangan orang dewasa
itu kemudian mencengkeram lengan Alie dengan kasar, menyeretnya melewati ruang tengah
menuju kamar mandi. Langkah kaki yang terburu-buru dan pegangan yang keras memperlihatkan
ketidakberdayaan Alie. Pintu kamar mandi dibuka dengan paksa, lalu Alie didorong masuk. Meski

tidak ada penyiraman air dalam versi adegan ini, tekanan suara, tatapan tajam, dan dorongan fisik

62



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

menjadi inti peristiwa. Secara literal, adegan ini sekadar menampilkan seorang anak yang dimarahi
dengan keras dan diseret ke kamar mandi sebagai bentuk hukuman karena pulang bersama seorang
laki-laki.

Makna Konotasi: Makna yang muncul menjadi jauh lebih dalam dan berlapis. Tindakan menyeret
bukan lagi sekadar memindahkan tubuh Alie dari satu ruangan ke ruangan lain, tetapi menjadi
representasi kekuasaan absolut yang menekan. Pegangan pada lengan Alie berubah menjadi
simbol kontrol terhadap tubuh dan perilakunya. Bentakan yang diarahkan kepadanya tidak hanya
menandakan kemarahan, tetapi memperlihatkan bahwa suara orang dewasa di rumah itu adalah
hukum yang tidak dapat ditentang. Dalam budaya patriarki, tindakan seperti ini sering dipahami
sebagai upaya “mendisiplinkan” anak perempuan demi menjaga nama baik keluarga.

Kamar mandi, sebagai ruang yang tertutup, lembap, dan sempit, membawa konotasi sebagai
tempat hukuman. la bukan hanya ruangan fungsional, tetapi ruang di mana Alie harus menghadapi
rasa takutnya sendirian. Ketika pintu dibanting dan suara hentakan kaki memudar, kamar mandi
berubah menjadi simbol isolasi, tempat di mana rasa salah dan rasa malu dipaksa masuk ke dalam
dirinya. Dalam konotasi budaya, kamar mandi sering diposisikan sebagai ruang “membersihkan
diri.” Meski tidak ada air yang disiramkan, tindakan membawa Alie ke sana menandakan bahwa
apa yang ia lakukan dianggap sebagai sesuatu yang “kotor” dan perlu “dihukum.”

Pada sisi lain, wajah Alie yang menunduk, tubuh yang menciut, serta langkahnya yang terseret
menjadi tanda non-verbal yang mengungkap ketakutan mendalam. Ini bukan sekadar ketakutan
terhadap hukuman saat itu, tetapi ketakutan terhadap struktur kekuasaan yang sudah lama
menekan. Dalam konteks konotasi, tubuh Alie menjadi tanda trauma yang tidak diucapkan. Setiap
tarikan napas yang tercekat, setiap langkah yang enggan, menunjukkan bagaimana trauma berdiam

dalam tubuhnya.

63



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Makna Denotasi: Adegan dimulai ketika Alie berada di ruang tengah, mencoba membereskan
beberapa barang yang berserakan. Kakaknya masuk dengan wajah kesal, langkah kaki yang berat,
dan nada suara yang langsung meninggi. Kamera menyorot tangan kakaknya yang menunjuk tajam
ke arah Alie, sementara Alie berdiri kaku sambil menundukkan kepala. Kakaknya mengucapkan
kalimat-kalimat keras menyalahkannya, mengkritiknya, atau mengungkit kesalahan yang
menurutnya Alie lakukan. Tidak ada kekerasan fisik dalam adegan ini; yang tampak hanyalah
teguran keras, gerakan tubuh yang agresif, dan ekspresi wajah kakak yang penuh amarah. Alie
hanya diam, tubuhnya sedikit bergetar, dan sesekali mencoba mengucapkan permintaan maaf yang
terputus-putus. Secara literal, adegan ini hanya menunjukkan interaksi verbal antara kakak dan
adik di dalam rumah, dengan kakak yang sedang marah dan adik yang menerima kemarahan

tersebut dalam diam.

Makna Konotasi: Makna yang muncul menjadi jauh lebih dalam. Nada suara kakak yang tinggi
tidak hanya mengandung kemarahan sesaat, tetapi membawa konotasi superioritas dan dominasi.
Tindakan menunjuk, menghardik, dan mengungkit kesalahan lama memberikan pesan bahwa
posisi Alie dalam keluarga berada di titik terendah. Kakak menjadi representasi struktur keluarga
yang memandang Alie sebagai penyebab masalah, seseorang yang selalu harus tunduk. Ruang
tengah tempat mereka berdiri membawa makna konotatif bahwa konflik ini bukan sesuatu yang
rahasia atau insiden sesaat. Ruang tengah adalah ruang keluarga ruang terbuka, ruang yang
seharusnya hangat. Ketika pertengkaran terjadi di ruang ini, konotasinya adalah bahwa konflik dan
kekerasan verbal telah menjadi bagian dari keseharian rumah mereka.

Ekspresi tubuh Alie kepala tertunduk, tangan terlipat di depan dada, bahu diturunkan
memunculkan konotasi ketakutan yang sudah mengakar. la tidak sedang takut pada momen itu
saja, tetapi pada pola yang telah berlangsung lama. Diamnya bukan bentuk rasa bersalah, tetapi
tanda dari trauma yang membuatnya kehilangan kemampuan untuk membela diri. Diam dalam
konteks ini membawa makna konotatif sebagai mekanisme bertahan, cara paling aman untuk tidak
memperburuk situasi. Tindakan kakak yang terus memojokkan Alie, meski tanpa kekerasan fisik,
mengandung konotasi kekerasan emosional. Kata-kata yang memotong pembelaan Alie, kalimat
yang merendahkan, bahkan intonasi sinis menjadi tanda-tanda verbal yang menguatkan bahwa ia
berada dalam hubungan kekuasaan yang timpang. Dalam budaya patriarki dan struktur keluarga
hierarkis, kakak sering dianggap memiliki otoritas terhadap adik. Adegan ini memperlihatkan
bagaimana otoritas itu dapat berubah menjadi bentuk intimidasi. Selain itu, sorot mata kakak yang

penuh kekecewaan dan kemarahan membawa konotasi penolakan. Dalam konteks keluarga, sorot

64



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

mata seperti ini memberi pesan bahwa Alie tidak hanya salah, tetapi juga tidak pernah cukup baik.
Konotasi ini mempertegas konsep diri Alie yang rapuh ia percaya bahwa dirinya memang pantas

dimarahi, ditekan, dan dianggap sebagai sumber masalah.

Makna Denotasi : Adegan menampilkan peristiwa yang tampak jelas: ayah Alie memergoki
putrinya pulang bersama seorang laki-laki. Dengan emosi memuncak, ayah langsung menarik
tangan Alie dengan kasar, menyeretnya menuju kamar mandi. Kamera menyorot genggaman
tangan ayah yang keras, wajah Alie yang ketakutan, serta langkahnya yang terhuyung-huyung
mengikuti tarikan tersebut. Begitu memasuki kamar mandi, ayah menyalakan keran atau gayung,
lalu menyiramkan air berulang kali ke tubuh Alie sambil melontarkan kata-kata kasar dan
menuduhnya telah membuat malu keluarga. Secara literal, makna denotatif adegan ini hanya
menggambarkan tindakan ayah yang sedang memarahi putrinya dengan cara menyiram air sebagai
bentuk hukuman. Air tumpah ke ubin, pakaian Alie basah, dan suara ayah terdengar jelas
mendominasi ruangan sempit itu. Tidak ada simbol yang rumit pada tingkat denotasi; yang tampak

hanyalah tindakan kasar yang dilakukan seorang ayah kepada anaknya.

Makna Konotasi : Adegan ini menjadi jauh lebih bermakna dan berlapis. Tindakan menyeret Alie
bukan hanya menunjukkan kemarahan seorang ayah, tetapi mengonotasikan kontrol penuh dan
dominasi patriarkal atas tubuh serta perilaku anak perempuan. Seretan itu bukan sekadar gerakan
fisik, tetapi simbol dari hilangnya otonomi Alie. la bukan lagi subjek, melainkan objek yang
dipaksa mengikuti kemauan ayah tanpa protes. Kamar mandi, secara konotatif, menjadi ruang yang
sangat simbolik. la bukan sekadar tempat membersihkan diri, tetapi berubah menjadi ruang
penghukuman. Penyiraman air yang dilakukan ayah menciptakan konotasi “penyucian paksa,”
seolah-olah Alie perlu dibersihkan dari kesalahan moral yang bahkan tidak pernah ia lakukan. Air
yang dingin tidak hanya menyentuh tubuh Alie, tetapi menyerap masuk ke dalam luka

psikologisnya. Dalam kebudayaan tertentu, air digunakan untuk ritual pembersihan; namun dalam

65



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

konteks ini, air menjadi alat kekerasan yang memberi pesan bahwa Alie telah mencemarkan
kehormatan keluarga.

Wajah ayah yang tegang dan penuh amarah memberi konotasi bahwa tindakan tersebut
bukan hanya bentuk disiplin, tetapi manifestasi dari superioritas moral yang diyakini ayah. la
merasa berhak menghukum, karena struktur budaya memposisikan laki-laki sebagai pemegang
kendali sekaligus penjaga kehormatan rumah. Tatapan ayah yang tajam dan kata-kata yang
menusuk menunjukkan bahwa tindakan penyiraman ini lebih merupakan ekspresi rasa malu dan
kecurigaan, bukan upaya mendidik anak. Saat air menyiram kepala dan wajah Alie, ekspresi
tubuhnya berkedinginan, menahan tangis, memeluk dirinya sendiri mengonotasikan rapuhnya
kondisi emosional yang selama ini tersimpan. Diamnya bukan sekadar ketidakmampuan melawan,
tetapi konotasi dari luka yang berulang. Adegan ini memperlihatkan bahwa Alie sudah terlatih
untuk menerima perlakuan kasar tanpa perlawanan, karena ia telah hidup di bawah tekanan ayah

yang dominan sejak lama. Diam menjadi bahasa trauma, bukan tanda setuju.

Makna Denotatif: Adegan ini menampilkan peristiwa apa adanya, sebagaimana mata penonton
menangkapnya tanpa penafsiran. Alie terlihat ditarik oleh ayahnya melewati lorong rumah,
langkahnya terseret karena genggaman ayahnya begitu kuat. Wajah ayahnya tegang, penuh amarah
yang tidak ditutupi. Mereka berhenti di depan sebuah gudang kecil di bagian belakang
rumahsebuah ruang gelap, berdebu, dengan cahaya tipis yang hanya masuk melalui celah papan.
Ayahnya membuka pintu, mendorong Alie masuk, lalu menutupnya kembali dengan keras. Suara
kunci diputar dari luar, meninggalkan Alie sendirian di dalam ruangan itu. Dalam gelap, ia tampak

meringkuk di sudut, tubuhnya gemetar, napasnya tertahan.

Makna Konotasi: Ketika penonton menyelami adegan yang sama dari kacamata konotasi,
gambaran fisik itu berubah menjadi tanda-tanda sarat makna emosional, budaya, dan psikologis.
Gudang yang gelap tidak lagi hanya ruang penyimpanan barang; ia menjadi simbol tempat
pembuangan, tempat seseorang diasingkan ketika dianggap tidak pantas berada di ruang keluarga.

Dengan mengurung Alie di sana, ayahnya bukan hanya menghukumnya, tetapi menyingkirkannya
66



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

dari pandangan, seolah ia adalah sesuatu yang harus disembunyikan. Genggaman ayah itu pun
berubah makna. Bukan sekadar tangan yang marah, melainkan wujud kekuasaan patriarki yang
menegaskan dominasi laki-laki terhadap anak perempuan. Peristiwa itu menjadi representasi
bagaimana tubuh seorang anak bisa dipaksa tunduk, dikendalikan, dan dimiliki. Bunyi kunci yang
diputar pun memperoleh makna baru: ia menjadi tanda terputusnya suara Alie, penegasan bahwa
Ia tidak berhak bersuara atau membela diri. Suara logam itu seperti garis tebal yang membatasi
kebebasan dan ketidakberdayaan. Dalam kegelapan gudang, posisi Alie yang meringkuk di pojok
ruangan menghadirkan gambaran jiwa yang dipatahkan. Tubuhnya yang mengecil bukan hanya
reaksi takut, tetapi simbol trauma yang terus dibentuk oleh kekerasan yang berulang. la tampak
seperti bayangan dirinya sendiri, seseorang yang perlahan kehilangan keyakinan bahwa ia
berharga.Gudang itu akhirnya menjadi metafora bagi sisi gelap keluarga ruang yang menyimpan
bukan hanya barang tak terpakai, tetapi juga rahasia, luka, dan kekerasan yang tidak pernah diakui.
Dengan mengurung Alie di sana, film ini seolah memperlihatkan bagaimana keluarga dapat
menutupi kebrutalan di balik tampilan rumah yang tampak normal dari luar.

Makna Mitos Pada Film Rumah Untuk Alie

Pada level mitos, seluruh tindakan kekerasan yang dialami Alie tidak lagi hanya dibaca
sebagai peristiwa individual antara ayah, kakak, dan anak. Semuanya berubah menjadi narasi
ideologis yang telah lama hidup dalam budaya: gagasan bahwa keluarga berhak mendisiplinkan
anak dengan kekerasan demi menjaga moral, kehormatan, dan citra keluarga. Mitos ini
memproduksi pemahaman bahwa kekerasan adalah bagian sah dari pendidikan.
1. Mitos Kehormatan Keluarga di Bawah Kendali Laki-Laki

Adegan ayah yang menyeret, mengunci, dan menyiram Alie memproduksi mitos bahwa
laki-laki adalah penjaga kehormatan keluarga, dan karena itu ia berhak menggunakan kekerasan
untuk melindunginya. Dalam mitos budaya patriarkal, anak perempuan dianggap membawa nama
baik keluarga, sehingga setiap interaksi mereka dengan laki-laki diasosiasikan dengan ancaman
terhadap kehormatan. Mitos ini membuat tindakan ayah tampak “dapat dimaklumi,” padahal
sesungguhnya itu adalah bentuk kekerasan.
2. Mitos Anak Perempuan sebagai Sumber Masalah atau Aib

Dari adegan ayah, adegan kakak yang memojokkan Alie, hingga adegan pengurungan, film
ini menunjukkan bagaimana mitos bahwa anak perempuan secara moral lebih rentan

“menyimpang” bekerja di dalam keluarga. Mitos ini menempatkan anak perempuan sebagai pihak

67



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

yang harus selalu diawasi, dikontrol, dan diajarkan rasa malu. Akibatnya, segalanya bahkan
berjalan bersama teman laki-laki ditafsirkan sebagai kesalahan berat.
3. Mitos Kekerasan sebagai Pendidikan dan Kasih Sayang

Penyiraman air, bentakan, dorongan, teguran kakak, dan pengurungan di gudang tidak lagi
dilihat sebagai kekejaman, tetapi menjadi bagian dari mitos besar: bahwa kekerasan adalah metode
mendidik yang sah. Dalam narasi budaya tertentu, tindakan keras dianggap perlu agar anak “tidak
nakal,” “tidak mempermalukan keluarga,” dan “disiplin.” Mitos ini memberi legitimasi moral
kepada pelaku kekerasan: ayah dianggap sedang “mengajari,” bukan menyakiti.
4. Mitos Keluarga sebagai Ruang yang Tak Bisa Dipertanyakan

Adegan-adegan ini membangun mitos bahwa keluarga adalah ruang yang suci, dan apa
yang terjadi di dalamnya harus diterima, bukan dilawan. Diamnya Alie, ketiadaan pembelaan, dan
ketakutannya menjadi tanda bahwa dalam mitos budaya, anak tidak punya hak untuk
mempertanyakan kekerasan yang ia terima. Keluarga bukan ruang aman; namun mitos membuat
ketidakamanan itu tampak seperti sesuatu yang normal.
5. Mitos Kepatuhan sebagai Kebajikan Anak

Tubuh Alie yang meringkuk, diam, tunduk, dan tidak melawan menghidupkan mitos
bahwa anak yang baik adalah anak yang patuh, bahkan ketika ia disakiti. Dalam ideologi budaya
tradisional, kepatuhan dilihat sebagai kebaikan tertinggi yang harus dimiliki anak. Rasa takut,
trauma, dan luka emosional yang ia alami “ditutupi” oleh mitos bahwa kepatuhan adalah bentuk
moralitas.
6. Mitos Ruang Rumah sebagai Tempat Pendidikan Moral

Kamar mandi sebagai ruang “pembersihan,” gudang sebagai ruang “pembuangan,” ruang

tengah sebagai ruang “teguran” semuanya menjadi bagian dari mitos bahwa rumah adalah pusat
pembentukan moral anak.Ritual penyiraman air seakan membenarkan gagasan bahwa moral
seseorang bisa “dibersihkan.” Pengurungan di gudang memproduksi mitos bahwa kesalahan harus
diasingkan. Pertengkaran di ruang tengah menguatkan mitos bahwa kontrol keluarga harus terlihat

dan ditaati

E. KESIMPULAN

Film Rumah untuk Alie (2025) menampilkan konstruksi makna yang kompleks mengenai
trauma dan rumah melalui sistem tanda yang dibaca dengan semiotika Roland Barthes. Analisis
menunjukkan bahwa rumah dalam film ini tidak lagi sekadar ruang fisik, tetapi berubah menjadi

simbol luka, dominasi, dan ketidakamanan bagi tokoh utama, Alie. Pada level denotasi, rumah

68



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

digambarkan melalui adegan-adegan kekerasan verbal dan fisik yang dialami Alie di bawah kuasa
ayah dan kakak-kakaknya. Pada level konotasi, elemen-elemen visual seperti ruang gelap, sudut
sempit, serta gestur tubuh Alie mengungkap makna tentang trauma emosional, represi gender, dan
relasi kuasa dalam struktur keluarga patriarkal. Sementara itu, pada level mitos, film ini
mematahkan keyakinan kultural bahwa rumah selalu identik dengan kenyamanan dan
perlindungan. Sebaliknya, film mendemonstrasikan bahwa rumah juga dapat menjadi sumber
kekerasan terselubung yang justru dilanggengkan oleh struktur keluarga itu sendiri.

Representasi trauma dalam film diperlihatkan melalui simbol visual non-verbal seperti
keheningan, gemetar, tatapan kosong, serta keterkurungan ruang. Hal ini memperlihatkan bahwa
trauma tidak hanya hadir sebagai luka batin, tetapi juga sebagai pengalaman yang dibangun
melalui tanda-tanda keseharian. Film ini sekaligus mengkritik budaya diam yang kerap menutupi
kekerasan domestik dalam masyarakat Indonesia. Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan
bahwa Rumah untuk Alie merupakan teks sinematik yang kaya makna, yang tidak hanya
mengangkat isu kekerasan dalam keluarga, tetapi juga mengungkap bagaimana trauma dan
ideologi rumah dikonstruksi melalui sistem tanda visual dan naratif. Temuan ini berkontribusi pada
penguatan kajian semiotika film Indonesia serta membuka ruang diskusi tentang simbolisme
rumah, kekerasan domestik, dan trauma anak dalam budaya lokal.

Selain itu, lapisan makna dalam film semakin dalam ketika adegan-adegan kekerasan
ditempatkan berdampingan dengan momen-momen keheningan yang panjang. Keheningan ini
bukan sekadar absennya suara, tetapi sebuah tanda yang dalam pembacaan Barthesian berfungsi
sebagai penanda kekosongan emosional dan putusnya hubungan afektif antara Alie dan
keluarganya. Keheningan menjadi ruang tempat trauma beresonansi, menunjukkan bahwa
kekerasan tidak selalu hadir dalam bentuk bentakan atau pukulan, tetapi juga dalam
ketidakpedulian yang sistematis. Setiap jeda sunyi, terutama ketika kamera fokus pada ekspresi
wajah Alie, menciptakan konotasi mengenai kesepian struktural yang dialami anak dalam rumah
yang seharusnya melindungi. Dengan demikian, film ini tidak hanya memperlihatkan trauma
melalui aksi, tetapi juga melalui absensi sebuah strategi naratif yang menguatkan kesan bahwa
kekerasan sudah tertanam sebagai bagian dari rutinitas keluarga.

Lebih jauh lagi, representasi rumah sebagai ruang traumatis juga memperlihatkan
bagaimana ideologi budaya bekerja dalam bentuk mitos. Dalam kerangka Barthes (1990), mitos
adalah upaya budaya untuk menaturalisasi sebuah ide agar terlihat wajar dan tidak dipertanyakan.
Film Rumah untuk Alie secara halus menunjukkan bahwa tindakan ayah dan kakak-kakak Alie

seringkali dibingkai sebagai “pendidikan,” “disiplin,” atau “kewajaran” dalam budaya patriarkal

69



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

tertentu. Inilah bentuk mitos yang paling berbahaya: kekerasan yang dibungkus dengan alasan
moral. Penonton dituntun untuk melihat bagaimana normalisasi ini membuat kekerasan tetap
berlangsung tanpa resistensi, bahkan oleh korban itu sendiri. Dengan mematahkan mitos tersebut
melalui lapisan-lapisan tanda yang dibangun secara visual, film ini memberikan kritik mendalam
terhadap bagaimana masyarakat sering kali menerima kekerasan domestik sebagai bagian dari
dinamika keluarga, bukan sebagai pelanggaran kemanusiaan.

DAFTAR PUSTAKA

Azzahra, Dwina Rahmaditya, Rifka Aisy Mariska, Salvia Juliandra Putri, Purwanto Putra, Ahmad
Riza Faizal, and Zaimasuri Zaimasuri. “Representasi Nilai Keluarga Dalam Film 1 Kakak 7
Ponakan (Analisis Semiotika Roland Barthes).” JURNAL ILMIAH NUSANTARA 2, no. 3
(2025): 486-98.

Febrianti, Liliana Arneta, Anisa Dwi Rohmatin, Aghata Prahista Pramuditya, Muh Fahrel Nu
Ceha, and Liliana Ameta Febrianti. “Representasi Makna Rumah Dan Pencarian Jati Diri
Dalam Film ‘Ku Kira Kau Rumah.’”” Nosipakabelo: Jurnal Bimbingan Dan Konseling Islam
6, no. 01 (2025): 8-16.

Halim, M Ghulamun, and Sayidah Afyatul Masruroh. “Analisis Semiotika Terhadap Pesan Moral
Karakter Utama Dalam Film Ipar Adalah Maut.” JOURNAL SAINS STUDENT RESEARCH
3, no. 5 (2025): 350-62.

Kaplan, E Ann, and Ban Wang. Trauma and Cinema: Cross-Cultural Explorations. VVol. 1. Hong
Kong University Press, 2004.

Kevinia, Callista, Salwa Aulia, and Tengku Astari. “Analisis Teori Semiotika Roland Barthes
Dalam Film Miracle in Cell No. 7 Versi Indonesia.” COMMUSTY Journal of Communication
Studies and Society 1, no. 2 (2022): 38-43.

Koentjaraningrat, K. “Pengantar 1lmu Antropologi (Edisi Baru).” Jakarta: PT. Penerbit Rineka
Cipta, 1990.

Kusuma, Adhi. “Representasi Perempuan Dan Kekerasan Simbolik Dalam Film ‘Before,
Nowandthen (NANA)’ Karya Kamila Andini: Analisis Semiotika Roland Barthes.” Arus
Jurnal Sosial Dan Humaniora 5, no. 2 (2025): 3227-37.

Lestari, Erawati Dwi, and Adelia Savitri. “PRAKTIK KEKERASAN SIMBOLIK DALAM
RUMAH TANGGA PADA SERIAL WEB ‘LAYANGAN PUTUS.”” In International

70



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |
1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)

Seminar on Language, Education, and Culture (ISOLEC), 6:263-73, 2022.

Makkiyah, Jazilah, and Nadia Maulida Hasana. “REPRESENTASI KETIDAKADILAN
GENDER DALAM KELUARGA PADA FILM: RUMAH UNTUK ALIE.” Jurnal Media
Akademik (JMA) 3, no. 6 (2025).

Mardiyati, Isyatul. “Dampak Trauma Kekerasan Dalam Rumah Tangga Terhadap Perkembangan
Psikis Anak.” Jurnal Studi Gender Dan Anak, | (2), 2015, 26-29.

Muzzammil, Faisal. “Makna Label Halal Indonesia Dalam Perspektif Semiotika: Analisis
Semiotika Roland Barthes.” Wawasan: Jurnal Kediklatan Balai Diklat Keagamaan Jakarta
4, no. 1 (2023): 120-52.

Puspitasari, Dwi Ratih. “Nilai Sosial Budaya Dalam Film Tilik (Kajian Semiotika Charles Sanders
Pierce).” SEMIOTIKA: Jurnal Komunikasi 15, no. 1 (2021).

Sya, Ahmad Syuhadi Gunawan, Rafi Hakim Wibowo, and Fransisca Benedicta Avira Citra
Paramita. “REPRESENTASI KEKERASAN BERBASIS GENDER DALAM FILM
PENDEK BERJUDUL NADIA: ANALISIS SEMIOTIKA ROLAND BARTHES.” RELASI:
Jurnal Penelitian Komunikasi (e-ISSN: 2807-6818) 5, no. 04 (2025): 81-90.

71



