
Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

53 
 

 

  Representasi Trauma dan Makna Rumah dalam Film Rumah untuk Alie 

(2025): Analisis Semiotika Roland Barthes 

 

Adi Saputra1, Imam Warmansyah2, Munandar3 

1,2,3Universitas Islam Negari Raden Fatah Palembang 

sadi94543@gmail.com, imamwarmansyah_uin@radenfatah.ac.id, munandar_uin@radenfatah.ac.id  

 

Abstrak 

Film Rumah untuk Alie (2025) merupakan drama keluarga Indonesia yang menyoroti isu kekerasan dalam 

keluarga, bullying, dan trauma psikologis seorang remaja perempuan yang disalahkan atas kematian 

ibunya. Penelitian ini bertujuan menganalisis representasi trauma dan makna “rumah” dalam film tersebut 

melalui pendekatan semiotika Roland Barthes, yang meliputi tiga tingkatan makna: denotasi, konotasi, dan 

mitos. Metode penelitian menggunakan analisis kualitatif-deskriptif dengan pengumpulan data melalui 

observasi trailer, sinopsis resmi, materi promosi film, media, dan ulasan media. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa rumah tidak hanya berfungsi sebagai ruang fisik, tetapi menjadi simbol trauma 

mendalam bagi tokoh Alie. Pada tingkat denotatif, rumah hadir sebagai latar kekerasan verbal dan fisik 

yang dilakukan ayah dan kakak-kakaknya. Pada tingkat konotatif, rumah membangun makna metaforis 

tentang luka batin, ketidakadilan gender, dan tekanan emosional dalam struktur keluarga patriarkal. Pada 

tingkat mitos, film ini membongkar sekaligus mengkritik pandangan budaya mengenai “rumah sebagai 

ruang paling aman” serta idealisasi keluarga harmonis. Temuan penelitian menegaskan bahwa film Rumah 

untuk Alie menyampaikan pesan bahwa kekerasan domestik dapat tertanam melalui simbol-simbol 

keseharian dan bahwa pemulihan trauma membutuhkan dukungan emosional serta rekonstruksi makna 

rumah. Studi ini berkontribusi pada pengayaan kajian semiotika film Indonesia, khususnya terkait 

representasi kekerasan domestik, traumatisasi anak, dan dinamika keluarga dalam narasi sinematik. 

Kata Kunci: Trauma; rumah; semiotika Roland Barthes; mitos; konotasi; denotasi; kekerasan 

dalam keluarga; film Indonesia. 

 

Abstract 
 
The film Rumah untuk Alie (2025) is an Indonesian family drama that highlights issues of domestic 

violence, bullying, and the psychological trauma experienced by a teenage girl who is blamed for her 

mother’s death. This study aims to analyze the representation of trauma and the meaning of “home” in the 

film through Roland Barthes’ semiotic framework, which consists of three levels of meaning: denotation, 

connotation, and myth. The research method employs a qualitative-descriptive analysis with data collected 

from observations of the official trailer, published synopses, promotional materials, media, and media 

reviews. The findings show that the home functions not merely as a physical space but as a symbolic site 

of deep trauma for the character Alie. At the denotative level, the home appears as the primary setting for 

verbal and physical violence perpetrated by her father and brothers. At the connotative level, the home 

generates metaphorical meanings related to emotional wounds, gendered injustice, and psychological 

pressure within a patriarchal family structure. At the mythic level, the film deconstructs and critiques 

cultural assumptions about the home as the safest place and the idealization of the harmonious family. The 

study concludes that Rumah untuk Alie illustrates how domestic violence becomes embedded through 

everyday symbols and underscores the necessity of emotional support.  

 
Keywords: Policy, Ecological Disaster, Islamic Political Values 

mailto:sadi94543@gmail.com
mailto:imamwarmansyah_uin@radenfatah.ac.id
mailto:munandar_uin@radenfatah.ac.id


Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

54 

 

A. PENDAHULUAN  

Film merupakan salah satu medium yang paling efektif dalam menyampaikan pesan sosial, 

terutama karena kemampuannya menggabungkan visual, audio, ruang, dan emosi menjadi satu 

kesatuan makna. Film sebagai salah satu media massa yang menarik minat penonton dalam 

mendapat informasi dengan cara yang berbeda dengan media lain1. Dalam kajian budaya, film 

dipahami bukan sekadar hiburan, melainkan teks yang sarat tanda (signs) dan memproduksi 

makna-makna tertentu melalui konstruksi simboliknya. Roland Barthes menyatakan bahwa setiap 

tanda selalu bekerja pada tiga tingkatan makna: denotatif, konotatif, dan mitos.Tanda semiotik 

dalam sinema adalah tanda piktografik, yaitu tanda yang menggambarkan2. Pendekatan ini 

memungkinkan sebuah film dibaca sebagai sistem makna yang berlapis, di mana realitas tidak 

sekadar ditampilkan apa adanya, tetapi disusun ulang melalui kode-kode budaya yang 

mengandung pesan ideologis. Dengan demikian, film dapat menjadi ruang representasi sosial yang 

menyingkap dinamika kekuasaan, relasi gender, kekerasan, hingga konstruksi nilai dalam 

masyarakat. 

Dalam konteks sinema Indonesia, isu kekerasan dalam rumah tangga, trauma anak, dan 

konflik keluarga kerap kali muncul sebagai latar cerita, tetapi tidak selalu dibahas secara 

mendalam dari sudut pandang semiotik. Film Rumah untuk Alie (2025) muncul sebagai teks 

penting karena mengangkat tema kekerasan domestik yang dialami seorang anak perempuan Alie 

yang menjadi objek kemarahan ayah dan kakak-kakaknya setelah kematian ibu mereka. Perilaku 

menyakiti dan mencederai secara fisik maupun psikis emosional yang mengakibatkan kesakitan 

dan distress (penderitaan subyektif) yang tidak dikehendaki oleh pihak yang disakiti yang terjadi 

dalam lingkup keluarga3. Tragedi keluarga tersebut tidak hanya melahirkan luka fisik, tetapi juga 

trauma psikologis yang membentuk karakter dan perilaku Alie sepanjang film. Narasi ini 

memperlihatkan bagaimana sebuah rumah yang dalam budaya Indonesia dipahami sebagai ruang 

perlindungan dan keharmonisan berubah menjadi situs penyiksaan, ketakutan, dan ketidakadilan. 

Kajian literatur terdahulu menunjukkan bahwa analisis film Indonesia menggunakan 

perspektif semiotika Barthes masih terbatas. Beberapa penelitian memang membahas representasi 

kekerasan dalam film, namun fokusnya lebih banyak pada aspek psikologi atau sosiologis, bukan 

pada analisis tanda visual dan mitologi budaya yang bekerja dalam film. Selain itu, kajian 

 
1 Dwi Ratih Puspitasari, “Nilai Sosial Budaya Dalam Film Tilik (Kajian Semiotika Charles Sanders Pierce),” 
SEMIOTIKA: Jurnal Komunikasi 15, no. 1 (2021). 
2 Callista Kevinia, Salwa Aulia, and Tengku Astari, “Analisis Teori Semiotika Roland Barthes Dalam Film Miracle 
in Cell No. 7 Versi Indonesia,” COMMUSTY Journal of Communication Studies and Society 1, no. 2 (2022): 38–43. 
3 Isyatul Mardiyati, “Dampak Trauma Kekerasan Dalam Rumah Tangga Terhadap Perkembangan Psikis Anak,” 
Jurnal Studi Gender Dan Anak, I (2), 2015, 26–29. 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

55 
 

mengenai makna rumah sebagai ruang simbolik dalam konteks trauma keluarga juga belum 

banyak dilakukan, terutama pada film-film Indonesia kontemporer. Padahal, dalam tradisi budaya 

Nusantara, rumah bukan sekadar bangunan fisik, tetapi juga simbol identitas, relasi kuasa, dan 

nilai kolektif. Kekosongan kajian inilah yang menjadi dasar pentingnya penelitian ini. 

Artikel ini hadir menawarkan kebaruan ilmiah (novelty) berupa analisis semiotika mendalam 

terhadap representasi trauma dan makna rumah dalam Rumah untuk Alie dengan menerapkan tiga 

tingkatan makna Barthes. Kebaruan lainnya terletak pada pemaknaan rumah sebagai tanda 

ideologis yang berfungsi mengkritik mitos budaya tentang keluarga harmonis. Sementara 

penelitian sebelumnya cenderung memusatkan perhatian pada dampak psikologis trauma, 

penelitian ini justru melihat bagaimana trauma dibentuk, dikonstruksi, dan dihadirkan secara 

visual, simbolik, dan naratif melalui sistem tanda film. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya 

membaca film sebagai cerita individual, tetapi sebagai teks sosial yang merefleksikan realitas 

kekerasan yang tersembunyi di masyarakat Indonesia. 

Permasalahan penelitian yang diangkat adalah bagaimana film ini membangun representasi 

tanda secara berlapis untuk menampilkan trauma Alie dan bagaimana makna rumah dikonstruksi 

sebagai simbol represi. Pertanyaan-pertanyaan tersebut penting karena film tidak hanya 

menampilkan kekerasan secara eksplisit, tetapi juga menyiratkannya melalui gestur, cahaya, 

ruang, bunyi, dan dinamika relasi. Keseluruhan unsur ini menjadikan film sebagai medan yang 

kaya untuk dibaca melalui pendekatan semiotik yang fokus pada detail-detail visual dan narasi. 

Penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa terdapat sterotipe/labelling pada anak perempuan dan 

laki-laki yang dilakukan oleh orangtua yang membedakan mulai dari pekerjaan yang harus 

dilakukan sampai batasan untuk keluar rumah4. Rumah yang ditampilkan dalam film tidak hanya 

berfungsi sebagai latar (setting), melainkan sebagai entitas simbolik yang memuat struktur 

kekuasaan patriarkal. Tata ruang yang gelap, sudut-sudut yang sempit, pintu yang selalu tertutup, 

hingga tangga yang menjadi lokasi penyiksaan, berfungsi sebagai tanda konotatif yang 

menggambarkan keterkurungan Alie. Pada level mitos, rumah yang seharusnya menjadi “tempat 

kembali” berubah menjadi penjara yang mencerminkan realitas sosial bahwa tidak semua rumah 

adalah ruang aman bagi anak perempuan. Inilah titik kritik ideologis yang ingin disampaikan film 

dan dibongkar melalui analisis ini. 

Trauma Alie juga direpresentasikan melalui tanda-tanda kecil yang konsisten muncul 

dalam film: tatapan kosong, tubuh yang gemetar, suara yang terputus, serta kecenderungan 

 
4 Jazilah Makkiyah and Nadia Maulida Hasana, “REPRESENTASI KETIDAKADILAN GENDER DALAM KELUARGA 
PADA FILM: RUMAH UNTUK ALIE,” Jurnal Media Akademik (JMA) 3, no. 6 (2025). 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

56 

 

menarik diri ketika melihat laki-laki. Dalam sistem semiotika Barthes, tanda-tanda ini bekerja 

sebagai representasi mental-state yang tidak selalu diucapkan, tetapi ditampilkan. Dengan 

demikian, trauma tidak dipahami sebagai kondisi psikologis semata, tetapi sebagai sistem makna 

yang dikonstruksi secara sinematik. 

Selain itu, film ini juga mengangkat isu stigma keluarga terhadap anak perempuan, suatu 

fenomena yang dalam masyarakat Indonesia sering terjadi tetapi jarang disorot secara eksplisit. 

Tuduhan bahwa Alie adalah penyebab kematian ibunya merupakan bentuk kekerasan simbolik 

yang melahirkan mitos keluarga disfungsional. Penelitian ini ingin menyingkap bagaimana mitos 

tersebut bekerja melalui tanda-tanda film dan bagaimana narasi tersebut mengkritik budaya diam 

(culture of silence) dalam kekerasan domestik. 

Berdasarkan uraian tersebut, tujuan artikel ini adalah: (1) mengidentifikasi tanda-tanda 

utama yang membangun representasi trauma dan rumah dalam film Rumah untuk Alie, (2) 

mendeskripsikan makna denotatif dari tanda-tanda tersebut, (3) menganalisis makna konotatif 

yang muncul dari simbol visual dan naratif film, dan (4) mengungkap mitos budaya yang 

direproduksi atau dikritik melalui representasi tersebut. 

Dengan demikian, artikel ini menawarkan originalitas dan kebaruan ilmiah berupa 

pembacaan semiotik tiga tingkat Barthes terhadap film Indonesia kontemporer, terutama pada isu 

trauma anak perempuan dan dekonstruksi mitos rumah sebagai ruang perlindungan. Kajian ini 

diharapkan memperkaya diskursus ilmiah tentang film, semiotika, dan budaya kekerasan dalam 

keluarga Indonesia. 

 

B. TINJAUAN PUSTAKA  

Penelitian yang dilakukan oleh Gunawan, Wibowo, dan Paramita (2025) bertujuan untuk 

mengungkap makna-makna representasi kekerasan berbasis gender yang terdapat dalam film 

pendek Nadia melalui pendekatan semiotika Roland Barthes. Kajian ini berfokus pada analisis tiga 

lapis makna, yaitu makna denotatif, konotatif, dan mitos, yang muncul dari tanda-tanda visual 

maupun nonvisual dalam film tersebut5. 

Penelitian Gunawan dkk. juga memperkuat hasil-hasil kajian serupa yang menggunakan 

semiotika Barthes untuk menganalisis representasi perempuan dan kekerasan dalam film. 

Misalnya, studi oleh M Ghulamun Halim and Sayidah Afyatul Masruroh6 tentang relasi kekuasaan 

 
5 Ahmad Syuhadi Gunawan Sya, Rafi Hakim Wibowo, and Fransisca Benedicta Avira Citra Paramita, 
“REPRESENTASI KEKERASAN BERBASIS GENDER DALAM FILM PENDEK BERJUDUL NADIA: ANALISIS 
SEMIOTIKA ROLAND BARTHES,” RELASI: Jurnal Penelitian Komunikasi (e-ISSN: 2807-6818) 5, no. 04 (2025): 
81–90. 
6 M Ghulamun Halim and Sayidah Afyatul Masruroh, “Analisis Semiotika Terhadap Pesan Moral Karakter Utama 
Dalam Film Ipar Adalah Maut,” JOURNAL SAINS STUDENT RESEARCH 3, no. 5 (2025): 350–62. 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

57 
 

dalam film Ipar Adalah Maut dan penelitian oleh Nurqistiani & Kusuma mengenai kekerasan 

simbolik pada film Nana7 menunjukkan bahwa film merupakan media yang efektif dalam 

menyampaikan ideologi patriarki melalui tanda visual. Kesamaan pendekatan ini memperlihatkan 

bahwa semiotika Barthes merupakan metode yang kuat dalam membongkar ideologi tersembunyi 

dalam film, khususnya terkait gender dan kekuasaan. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa adegan-adegan kekerasan dalam Nadia tidak hanya 

menampilkan kekerasan secara fisik, tetapi juga menyiratkan dominasi patriarki, ketimpangan 

kuasa dalam rumah tangga, dan normalisasi kekerasan terhadap perempuan sebagai bagian dari 

budaya. Pada level denotasi, film memperlihatkan tindakan kasar seperti bentakan, gestur 

mengancam, dan kontak fisik yang merugikan perempuan. Pada level konotasi, tindakan tersebut 

ditafsirkan sebagai bentuk relasi kuasa, kontrol emosional, dan tekanan psikologis yang dialami 

korban. Pada tingkat mitos, penelitian menemukan bahwa kekerasan dalam rumah tangga sering 

dilegitimasi oleh budaya patriarki yang memposisikan perempuan sebagai pihak yang harus patuh 

dan menerima kondisi tersebut. 

Roland Barthes mengembangkan pendekatan semiotik yang menekankan bahwa tanda 

memiliki dua tingkat makna: denotasi (makna literal atau langsung) dan konotasi (makna kultural, 

asosiasi, atau nilai tambahan). Barthes juga memperkenalkan konsep myth (mitos) sebagai narasi 

atau ideologi yang dibentuk melalui tanda sehingga makna visual dapat menguatkan atau 

mengubah wacana sosial tertentu. Kerangka ini banyak dipakai untuk menganalisis makna visual 

pada logo, iklan, dan media populer karena mampu membedah hubungan antara penanda 

(gambar/grafis) dan nilai kultural yang menyertainya8. Dibandingkan penelitian-penelitian 

sebelumnya, kajian mengenai film Rumah untuk Alie (2025) belum ditemukan karena film ini 

merupakan rilis terbaru dan masih minim pembahasan akademik. Dengan demikian, penelitian ini 

menghadirkan novelty ilmiah berupa analisis pertama yang menerapkan semiotika Barthes pada 

film tersebut, khususnya terkait representasi trauma anak dan pembalikan makna rumah. 

Kesenjangan penelitian (research gap) yang diisi oleh studi ini adalah belum adanya penelitian 

yang menggabungkan analisis Barthesian dengan studi trauma dan simbol rumah dalam konteks 

kekerasan domestik. Penelitian terdahulu lebih banyak berfokus pada representasi perempuan, 

kekerasan, atau simbol ruang dalam film secara umum, tetapi tidak secara spesifik mengaitkan tiga 

aspek tersebut dalam satu kerangka teori terpadu. 

 
7 Adhi Kusuma, “Representasi Perempuan Dan Kekerasan Simbolik Dalam Film ‘Before, Nowandthen (NANA)’ 
Karya Kamila Andini: Analisis Semiotika Roland Barthes,” Arus Jurnal Sosial Dan Humaniora 5, no. 2 (2025): 
3227–37. 
8 Faisal Muzzammil, “Makna Label Halal Indonesia Dalam Perspektif Semiotika: Analisis Semiotika Roland 
Barthes,” Wawasan: Jurnal Kediklatan Balai Diklat Keagamaan Jakarta 4, no. 1 (2023): 120–52. 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

58 

 

Secara teoretis, penelitian ini berlandaskan semiotika Roland Barthes yang menekankan 

bahwa tanda memiliki dua tingkat utama: denotasi, yaitu makna langsung yang tampak oleh indera, 

dan konotasi, yaitu makna tambahan yang berkaitan dengan ideologi, budaya, dan nilai sosial. Di 

atas kedua tingkatan tersebut, Barthes memperkenalkan konsep mitos, yakni sistem penandaan 

tingkat kedua yang membungkus ideologi tertentu sehingga tampak wajar dan alamiah. Dalam 

konteks film, tiga tingkatan makna ini bekerja melalui elemen visual seperti komposisi gambar, 

pencahayaan, gestur, ekspresi wajah, serta tata ruang. Pemahaman terhadap teori Barthes 

memberikan dasar metodologis untuk membaca makna simbolis yang muncul melalui representasi 

tokoh Alie, kekerasan keluarga, serta konstruksi ruang rumah yang ditampilkan dalam film. 

Selain teori semiotika, penelitian ini juga memanfaatkan kajian trauma dalam film. Menurut 

Kaplan (2004)9, trauma dalam sinema tidak selalu ditampilkan secara verbal, melainkan melalui 

simbol-simbol non-verbal seperti keheningan, tatapan kosong, luka fisik, repetisi adegan, dan 

ruang-ruang gelap. Trauma bekerja sebagai pengalaman emosional yang terfragmentasi dan 

bersifat visual, sehingga film sebagai medium audio-visual sering kali menjadi sarana kuat untuk 

mengekspresikan luka psikologis tokoh. Dalam konteks Rumah untuk Alie, pendekatan trauma 

relevan untuk menginterpretasikan bagaimana pengalaman kekerasan membentuk perilaku, gestur, 

dan relasi Alie dengan lingkungannya. 

Di sisi lain, teori mengenai representasi rumah dalam budaya Indonesia juga penting dalam 

penelitian ini. Rumah dalam konteks budaya Nusantara identik dengan nilai kehangatan, 

kebersamaan, dan perlindungan bagi anggota keluarga. Koentjaraningrat (1990)10 menyebut 

rumah sebagai “ruang simbolik” yang memuat norma moral dan struktur sosial. Namun, berbagai 

film bertema kekerasan domestik menunjukkan bahwa rumah dapat mengalami pergeseran makna 

menjadi ruang ketidakamanan dan dominasi. Penelitian oleh Lestari (2020)11, misalnya, 

menemukan bahwa film yang mengangkat isu kekerasan keluarga sering menggunakan ruang 

domestik yang remang, sempit, atau penuh batas untuk memvisualisasikan tekanan psikologis. 

Walaupun memberikan kontribusi penting pada kajian ruang domestik, penelitian tersebut belum 

mengaitkan makna ruang dengan sistem tanda semiotika Barthes sehingga pembacaannya belum 

menjangkau aspek mitos atau ideologi keluarga. 

 
9 E Ann Kaplan and Ban Wang, Trauma and Cinema: Cross-Cultural Explorations, vol. 1 (Hong Kong University 
Press, 2004). 
10 K Koentjaraningrat, “Pengantar Ilmu Antropologi (Edisi Baru),” Jakarta: PT. Penerbit Rineka Cipta, 1990. 
11 Erawati Dwi Lestari and Adelia Savitri, “PRAKTIK KEKERASAN SIMBOLIK DALAM RUMAH TANGGA PADA 
SERIAL WEB ‘LAYANGAN PUTUS,’” in International Seminar on Language, Education, and Culture (ISoLEC), vol. 
6, 2022, 263–73. 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

59 
 

Berdasarkan tinjauan pustaka tersebut, penelitian ini memadukan tiga landasan utama 

semiotika Barthes, studi trauma, dan simbolisme rumah sebagai kerangka konseptual yang saling 

melengkapi. Integrasi ketiga kerangka ini memberikan dasar yang kuat untuk membaca bagaimana 

film Rumah untuk Alie membangun makna tentang kekerasan, luka batin, dan pergeseran simbol 

rumah sebagai ruang aman menjadi ruang traumatik. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya 

menyempurnakan penelitian sebelumnya, tetapi juga menawarkan perspektif baru dalam 

memahami film Indonesia kontemporer sebagai teks budaya yang mengandung lapisan makna 

ideologis. 

 

C. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan fokus pada analisis 

makna melalui model semiotika Roland Barthes. Pendekatan ini dipilih karena film merupakan 

teks budaya yang kaya tanda, sehingga penafsiran tidak hanya membutuhkan pengamatan visual, 

tetapi juga pembacaan mendalam terhadap simbol, konteks, serta ideologi yang terkandung di 

dalamnya. Dengan model analisis Barthes yang terdiri dari level denotasi, konotasi, dan mitos 

penelitian ini berupaya menyingkap makna berlapis dari representasi rumah dan trauma yang 

dialami tokoh Alie dalam film Rumah untuk Alie (2025). 

Tahapan awal penelitian dimulai dengan proses pengumpulan data melalui observasi 

intensif terhadap materi film dan menonton langsung yang tersedia untuk publik. Selain itu, 

peneliti mengumpulkan informasi tambahan dari berbagai media online yang membahas film 

tersebut, seperti Kompas, Media,dan Detik. Informasi yang dihimpun meliputi sinopsis lengkap, 

deskripsi karakter, informasi produksi, serta konteks sosial yang melatarinya. Data ini membantu 

peneliti memahami konstruksi naratif film dan posisi persoalan trauma serta kekerasan dalam 

keluarga. Pengumpulan data juga mencakup kutipan wawancara dari pemain dan sutradara jika 

tersedia, untuk menangkap perspektif kreatif dan intensi naratif yang ingin mereka sampaikan 

melalui film tersebut. 

Tahap berikutnya adalah analisis semiotik berdasarkan model signifikasi Roland Barthes. 

Pada tahap ini, setiap tanda yang ditemukan baik tanda visual seperti kondisi rumah, ekspresi Alie, 

cahaya redup, maupun tanda naratif seperti dialog dan plot ditafsirkan dalam tiga level. Analisis 

dimulai dari makna denotatif, yaitu makna literal atau apa yang tampak secara langsung dalam 

adegan. Setelah itu, tanda ditafsirkan pada makna konotatif, yakni asosiasi emosional, ideologis, 

atau kultural yang melekat pada tanda tersebut. Misalnya, rumah gelap tidak hanya bermakna 

sebagai ruang tanpa cahaya, tetapi dapat mengonotasikan ketakutan, trauma, atau dominasi. 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

60 

 

Tahap terakhir adalah membaca tanda-tanda tersebut pada level mitos, yaitu ideologi atau 

konstruksi budaya yang dianggap wajar oleh masyarakat. Dalam konteks film ini, mitos yang 

dianalisis antara lain mitos tentang “rumah sebagai ruang aman”, “keluarga sebagai pelindung”, 

serta struktur patriarki yang mengatur relasi kuasa antara ayah, anak perempuan, dan saudara laki-

laki. Analisis ini dilakukan dengan menghubungkan tanda-tanda dalam film dengan pemahaman 

sosial-budaya masyarakat Indonesia. 

Untuk meningkatkan keabsahan interpretasi, penelitian ini melakukan validasi makna 

melalui pembandingan antara hasil analisis semiotik dengan pernyataan kreatif dari pembuat film, 

apabila tersedia dalam wawancara media. Dengan cara itu, peneliti dapat melihat apakah makna 

yang ditafsirkan selaras atau berbeda dengan intensi pembuat film. Selanjutnya, validasi dilakukan 

dengan menghubungkan temuan penelitian dengan literatur teori semiotika yang menjadi landasan 

analisis, sehingga tafsir yang dihasilkan tidak hanya bersifat subjektif, melainkan terarah sesuai 

paradigma ilmiah. 

Keseluruhan metode ini membantu peneliti memahami bagaimana tanda-tanda dalam film 

Rumah untuk Alie bekerja membangun representasi trauma dan makna rumah, serta bagaimana 

struktur makna tersebut berkontribusi pada pembacaan ideologi budaya yang dikritik atau 

ditampilkan oleh film. 

 

D. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Analisis Naratif pada Cerita “Rumah untuk Alie” 

Analisis cerita “Rumah untuk Alie” dilakukan dengan pendekatan semiotika Roland 

Barthes yang memeriksa tanda dalam tiga lapisan makna: denotasi, konotasi, dan mitos. Pada 

tingkat denotatif, cerita menampilkan tokoh Alie sebagai seorang anak yang memikul beban 

emosional yang jauh lebih besar daripada usianya. Pada tingkat denotatif, rumah digambarkan 

sebagai tempat berlindung sekaligus ruang konflik12. Narasi memperlihatkan bagaimana rumah 

yang seharusnya menjadi ruang aman berubah menjadi tempat yang memproduksi luka. Yang 

seharusnya Nilai dalam kekeluargaan menjadi harapan bagi seluruh masyarakat untuk membangun 

kehidupan yang harmonis dan damai. Pada film ini mendeskripsikan tentang ruangan yang redup, 

dinding yang retak, dan suara-suara kecil di dalam rumah digambarkan secara literal sebagai 

bagian dari lingkungan tempat Alie tumbuh. Sedangkan berdasarkan dari aspek psikologis, rumah 

memiliki arti sebuah tempat untuk tinggal dan melakukan aktivitas dari segi fisik dengan suasana 

 
12 Dwina Rahmaditya Azzahra et al., “Representasi Nilai Keluarga Dalam Film 1 Kakak 7 Ponakan (Analisis 
Semiotika Roland Barthes),” JURNAL ILMIAH NUSANTARA 2, no. 3 (2025): 486–98. 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

61 
 

nyaman, damai, tentram dan menenangkan bagi penghuninya13.  Namun secara konotatif, Pada 

film seluruh elemen ruang itu bekerja sebagai simbol dari retaknya struktur keluarga dan 

ketidakstabilan emosi yang dialami tokoh. 

Dalam sejumlah adegan, cerita memperlihatkan bagaimana Alie sering berada dalam posisi 

diam, mengamati, dan menarik diri, tanda-tanda ini pada tingkat denotatif hanya menunjukkan 

perilaku seorang anak yang pendiam. Namun ketika ditafsirkan secara konotatif, keheningan 

tersebut merupakan bentuk mekanisme bertahan hidup. Keheningan menjadi bahasa yang 

menutupi trauma sebuah perlawanan pasif terhadap situasi rumah yang penuh tekanan. 

Keheningan itu juga menandai adanya kesenjangan komunikasi antara Alie dan figur-figur 

dominan di rumah, terutama orang dewasa yang memegang kuasa atas keputusan-keputusan 

penting. 

Pada lapis mitos, cerita ini membangun narasi budaya tentang keluarga ideal. Mitos 

keluarga bahagia seperti yang sering dikonstruksi dalam budaya populer retak dalam cerita ini. 

Keluarga tidak lagi tampil sebagai sumber perlindungan, melainkan institusi yang memproduksi 

luka struktural. Dengan begitu, cerita “Rumah untuk Alie” menggeser mitos keluarga dan 

memunculkan mitos tandingan: bahwa rumah tidak selalu menjadi tempat yang menyelamatkan; 

terkadang justru menjadi ruang yang mengekalkan luka turun-temurun. Melalui mitos tandingan 

ini, cerita melakukan kritik halus terhadap konstruksi sosial mengenai keluarga, kekuasaan, dan 

anak sebagai pihak yang paling rentan. 

Representasi tokoh Alie juga memuat tanda-tanda tentang relasi kuasa. Dalam banyak adegan, ia 

digambarkan duduk di sudut ruangan atau berada di ambang pintu posisi ruang yang secara 

konotatif menandai keterpinggiran. Posisi tubuh ini menjadi ikon dari ketidakberdayaan dalam 

struktur hierarki keluarga. Bahkan, ketika Alie mencoba menyentuh benda-benda kecil di dalam 

rumah, seperti boneka rusak atau foto yang setengah pudar, tindakan tersebut dapat dibaca sebagai 

upaya menghubungkan diri dengan masa lalu yang tidak pernah sepenuhnya dipahaminya. 

Cerita juga memperkuat konflik internal tokoh melalui metafora perubahan cahaya. 

Cahaya matahari yang “hanya masuk sedikit dari jendela” bukan sekadar deskripsi visual, 

melainkan simbol dari terbatasnya harapan Alie. Ketika cahaya itu semakin meredup, konotasinya 

adalah merosotnya stabilitas emosional tokoh. Dalam konteks mitos, cahaya sering dimaknai 

sebagai simbol kebenaran atau keselamatan. Karena itu, ketiadaan cahaya dalam kisah ini 

mewakili terputusnya akses Alie terhadap rasa aman yang seharusnya diberikan oleh rumah. 

 
13 Liliana Arneta Febrianti et al., “Representasi Makna Rumah Dan Pencarian Jati Diri Dalam Film ‘Ku Kira Kau 
Rumah,’” Nosipakabelo: Jurnal Bimbingan Dan Konseling Islam 6, no. 01 (2025): 8–16. 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

62 

 

Narasi “Rumah untuk Alie” juga memunculkan penanda luka fisik dan emosional. Luka 

fisik digambarkan secara samar seperti goresan dan memar, namun tanda ini berfungsi sebagai 

pintu masuk menuju luka yang lebih besar pada lapis konotatif. Di tingkat mitos, luka anak menjadi 

simbol universal tentang rusaknya fungsi keluarga serta kegagalan orang dewasa dalam 

mengemban tanggung jawab moral. Melalui cara ini, cerita tidak hanya berbicara tentang Alie 

sebagai individu, tetapi tentang fenomena yang lebih luas: intergenerasional trauma dan pola 

kekerasan yang diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya. 

Keseluruhan cerita bekerja seperti mosaik tanda yang saling terhubung. Setiap benda, 

ruang, dan tindakan tokoh bukan hanya elemen naratif, melainkan representasi simbolik yang 

mengarahkan pembaca pada makna-makna tersembunyi tentang trauma, kekuasaan, dan rumah 

sebagai struktur yang ambivalen. Pada akhirnya, analisis semiotik mengungkapkan bahwa cerita 

“Rumah untuk Alie” tidak sekadar menyajikan kisah sedih seorang anak, tetapi membongkar 

lapisan-lapisan makna budaya tentang keluarga dan luka yang disembunyikan di balik tembok 

rumah. 

 

Analisis Naratif pada Film “Rumah untuk Alie” 

 

 

 

Makna Denotasi: Adegan dimulai ketika Alie pulang ke rumah setelah terlihat berjalan bersama 

seorang laki-laki seusianya. Kamera menyorot wajah ayah atau figur laki-laki dewasa yang 

langsung berubah tegang begitu melihatnya. Tanpa banyak kata, suara bentakan keras muncul, 

memecah suasana rumah yang awalnya tenang. Alie, yang berdiri dengan kepala tertunduk, 

tampak gemetar, mencoba menjelaskan tetapi suaranya tidak terdengar jelas. Tangan orang dewasa 

itu kemudian mencengkeram lengan Alie dengan kasar, menyeretnya melewati ruang tengah 

menuju kamar mandi. Langkah kaki yang terburu-buru dan pegangan yang keras memperlihatkan 

ketidakberdayaan Alie. Pintu kamar mandi dibuka dengan paksa, lalu Alie didorong masuk. Meski 

tidak ada penyiraman air dalam versi adegan ini, tekanan suara, tatapan tajam, dan dorongan fisik 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

63 
 

menjadi inti peristiwa. Secara literal, adegan ini sekadar menampilkan seorang anak yang dimarahi 

dengan keras dan diseret ke kamar mandi sebagai bentuk hukuman karena pulang bersama seorang 

laki-laki. 

 

Makna Konotasi: Makna yang muncul menjadi jauh lebih dalam dan berlapis. Tindakan menyeret 

bukan lagi sekadar memindahkan tubuh Alie dari satu ruangan ke ruangan lain, tetapi menjadi 

representasi kekuasaan absolut yang menekan. Pegangan pada lengan Alie berubah menjadi 

simbol kontrol terhadap tubuh dan perilakunya. Bentakan yang diarahkan kepadanya tidak hanya 

menandakan kemarahan, tetapi memperlihatkan bahwa suara orang dewasa di rumah itu adalah 

hukum yang tidak dapat ditentang. Dalam budaya patriarki, tindakan seperti ini sering dipahami 

sebagai upaya “mendisiplinkan” anak perempuan demi menjaga nama baik keluarga. 

Kamar mandi, sebagai ruang yang tertutup, lembap, dan sempit, membawa konotasi sebagai 

tempat hukuman. Ia bukan hanya ruangan fungsional, tetapi ruang di mana Alie harus menghadapi 

rasa takutnya sendirian. Ketika pintu dibanting dan suara hentakan kaki memudar, kamar mandi 

berubah menjadi simbol isolasi, tempat di mana rasa salah dan rasa malu dipaksa masuk ke dalam 

dirinya. Dalam konotasi budaya, kamar mandi sering diposisikan sebagai ruang “membersihkan 

diri.” Meski tidak ada air yang disiramkan, tindakan membawa Alie ke sana menandakan bahwa 

apa yang ia lakukan dianggap sebagai sesuatu yang “kotor” dan perlu “dihukum.” 

Pada sisi lain, wajah Alie yang menunduk, tubuh yang menciut, serta langkahnya yang terseret 

menjadi tanda non-verbal yang mengungkap ketakutan mendalam. Ini bukan sekadar ketakutan 

terhadap hukuman saat itu, tetapi ketakutan terhadap struktur kekuasaan yang sudah lama 

menekan. Dalam konteks konotasi, tubuh Alie menjadi tanda trauma yang tidak diucapkan. Setiap 

tarikan napas yang tercekat, setiap langkah yang enggan, menunjukkan bagaimana trauma berdiam 

dalam tubuhnya. 

 

 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

64 

 

Makna Denotasi: Adegan dimulai ketika Alie berada di ruang tengah, mencoba membereskan 

beberapa barang yang berserakan. Kakaknya masuk dengan wajah kesal, langkah kaki yang berat, 

dan nada suara yang langsung meninggi. Kamera menyorot tangan kakaknya yang menunjuk tajam 

ke arah Alie, sementara Alie berdiri kaku sambil menundukkan kepala. Kakaknya mengucapkan 

kalimat-kalimat keras menyalahkannya, mengkritiknya, atau mengungkit kesalahan yang 

menurutnya Alie lakukan. Tidak ada kekerasan fisik dalam adegan ini; yang tampak hanyalah 

teguran keras, gerakan tubuh yang agresif, dan ekspresi wajah kakak yang penuh amarah. Alie 

hanya diam, tubuhnya sedikit bergetar, dan sesekali mencoba mengucapkan permintaan maaf yang 

terputus-putus. Secara literal, adegan ini hanya menunjukkan interaksi verbal antara kakak dan 

adik di dalam rumah, dengan kakak yang sedang marah dan adik yang menerima kemarahan 

tersebut dalam diam. 

 

Makna Konotasi: Makna yang muncul menjadi jauh lebih dalam. Nada suara kakak yang tinggi 

tidak hanya mengandung kemarahan sesaat, tetapi membawa konotasi superioritas dan dominasi. 

Tindakan menunjuk, menghardik, dan mengungkit kesalahan lama memberikan pesan bahwa 

posisi Alie dalam keluarga berada di titik terendah. Kakak menjadi representasi struktur keluarga 

yang memandang Alie sebagai penyebab masalah, seseorang yang selalu harus tunduk. Ruang 

tengah tempat mereka berdiri membawa makna konotatif bahwa konflik ini bukan sesuatu yang 

rahasia atau insiden sesaat. Ruang tengah adalah ruang keluarga ruang terbuka, ruang yang 

seharusnya hangat. Ketika pertengkaran terjadi di ruang ini, konotasinya adalah bahwa konflik dan 

kekerasan verbal telah menjadi bagian dari keseharian rumah mereka. 

Ekspresi tubuh Alie kepala tertunduk, tangan terlipat di depan dada, bahu diturunkan 

memunculkan konotasi ketakutan yang sudah mengakar. Ia tidak sedang takut pada momen itu 

saja, tetapi pada pola yang telah berlangsung lama. Diamnya bukan bentuk rasa bersalah, tetapi 

tanda dari trauma yang membuatnya kehilangan kemampuan untuk membela diri. Diam dalam 

konteks ini membawa makna konotatif sebagai mekanisme bertahan, cara paling aman untuk tidak 

memperburuk situasi. Tindakan kakak yang terus memojokkan Alie, meski tanpa kekerasan fisik, 

mengandung konotasi kekerasan emosional. Kata-kata yang memotong pembelaan Alie, kalimat 

yang merendahkan, bahkan intonasi sinis menjadi tanda-tanda verbal yang menguatkan bahwa ia 

berada dalam hubungan kekuasaan yang timpang. Dalam budaya patriarki dan struktur keluarga 

hierarkis, kakak sering dianggap memiliki otoritas terhadap adik. Adegan ini memperlihatkan 

bagaimana otoritas itu dapat berubah menjadi bentuk intimidasi. Selain itu, sorot mata kakak yang 

penuh kekecewaan dan kemarahan membawa konotasi penolakan. Dalam konteks keluarga, sorot 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

65 
 

mata seperti ini memberi pesan bahwa Alie tidak hanya salah, tetapi juga tidak pernah cukup baik. 

Konotasi ini mempertegas konsep diri Alie yang rapuh ia percaya bahwa dirinya memang pantas 

dimarahi, ditekan, dan dianggap sebagai sumber masalah. 

 

 

Makna Denotasi : Adegan menampilkan peristiwa yang tampak jelas: ayah Alie memergoki 

putrinya pulang bersama seorang laki-laki. Dengan emosi memuncak, ayah langsung menarik 

tangan Alie dengan kasar, menyeretnya menuju kamar mandi. Kamera menyorot genggaman 

tangan ayah yang keras, wajah Alie yang ketakutan, serta langkahnya yang terhuyung-huyung 

mengikuti tarikan tersebut. Begitu memasuki kamar mandi, ayah menyalakan keran atau gayung, 

lalu menyiramkan air berulang kali ke tubuh Alie sambil melontarkan kata-kata kasar dan 

menuduhnya telah membuat malu keluarga. Secara literal, makna denotatif adegan ini hanya 

menggambarkan tindakan ayah yang sedang memarahi putrinya dengan cara menyiram air sebagai 

bentuk hukuman. Air tumpah ke ubin, pakaian Alie basah, dan suara ayah terdengar jelas 

mendominasi ruangan sempit itu. Tidak ada simbol yang rumit pada tingkat denotasi; yang tampak 

hanyalah tindakan kasar yang dilakukan seorang ayah kepada anaknya. 

 

Makna Konotasi : Adegan ini menjadi jauh lebih bermakna dan berlapis. Tindakan menyeret Alie 

bukan hanya menunjukkan kemarahan seorang ayah, tetapi mengonotasikan kontrol penuh dan 

dominasi patriarkal atas tubuh serta perilaku anak perempuan. Seretan itu bukan sekadar gerakan 

fisik, tetapi simbol dari hilangnya otonomi Alie. Ia bukan lagi subjek, melainkan objek yang 

dipaksa mengikuti kemauan ayah tanpa protes. Kamar mandi, secara konotatif, menjadi ruang yang 

sangat simbolik. Ia bukan sekadar tempat membersihkan diri, tetapi berubah menjadi ruang 

penghukuman. Penyiraman air yang dilakukan ayah menciptakan konotasi “penyucian paksa,” 

seolah-olah Alie perlu dibersihkan dari kesalahan moral yang bahkan tidak pernah ia lakukan. Air 

yang dingin tidak hanya menyentuh tubuh Alie, tetapi menyerap masuk ke dalam luka 

psikologisnya. Dalam kebudayaan tertentu, air digunakan untuk ritual pembersihan; namun dalam 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

66 

 

konteks ini, air menjadi alat kekerasan yang memberi pesan bahwa Alie telah mencemarkan 

kehormatan keluarga. 

Wajah ayah yang tegang dan penuh amarah memberi konotasi bahwa tindakan tersebut 

bukan hanya bentuk disiplin, tetapi manifestasi dari superioritas moral yang diyakini ayah. Ia 

merasa berhak menghukum, karena struktur budaya memposisikan laki-laki sebagai pemegang 

kendali sekaligus penjaga kehormatan rumah. Tatapan ayah yang tajam dan kata-kata yang 

menusuk menunjukkan bahwa tindakan penyiraman ini lebih merupakan ekspresi rasa malu dan 

kecurigaan, bukan upaya mendidik anak. Saat air menyiram kepala dan wajah Alie, ekspresi 

tubuhnya berkedinginan, menahan tangis, memeluk dirinya sendiri mengonotasikan rapuhnya 

kondisi emosional yang selama ini tersimpan. Diamnya bukan sekadar ketidakmampuan melawan, 

tetapi konotasi dari luka yang berulang. Adegan ini memperlihatkan bahwa Alie sudah terlatih 

untuk menerima perlakuan kasar tanpa perlawanan, karena ia telah hidup di bawah tekanan ayah 

yang dominan sejak lama. Diam menjadi bahasa trauma, bukan tanda setuju.  

 

 

Makna Denotatif: Adegan ini menampilkan peristiwa apa adanya, sebagaimana mata penonton 

menangkapnya tanpa penafsiran. Alie terlihat ditarik oleh ayahnya melewati lorong rumah, 

langkahnya terseret karena genggaman ayahnya begitu kuat. Wajah ayahnya tegang, penuh amarah 

yang tidak ditutupi. Mereka berhenti di depan sebuah gudang kecil di bagian belakang 

rumahsebuah ruang gelap, berdebu, dengan cahaya tipis yang hanya masuk melalui celah papan. 

Ayahnya membuka pintu, mendorong Alie masuk, lalu menutupnya kembali dengan keras. Suara 

kunci diputar dari luar, meninggalkan Alie sendirian di dalam ruangan itu. Dalam gelap, ia tampak 

meringkuk di sudut, tubuhnya gemetar, napasnya tertahan. 

 

Makna Konotasi: Ketika penonton menyelami adegan yang sama dari kacamata konotasi, 

gambaran fisik itu berubah menjadi tanda-tanda sarat makna emosional, budaya, dan psikologis. 

Gudang yang gelap tidak lagi hanya ruang penyimpanan barang; ia menjadi simbol tempat 

pembuangan, tempat seseorang diasingkan ketika dianggap tidak pantas berada di ruang keluarga. 

Dengan mengurung Alie di sana, ayahnya bukan hanya menghukumnya, tetapi menyingkirkannya 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

67 
 

dari pandangan, seolah ia adalah sesuatu yang harus disembunyikan. Genggaman ayah itu pun 

berubah makna. Bukan sekadar tangan yang marah, melainkan wujud kekuasaan patriarki yang 

menegaskan dominasi laki-laki terhadap anak perempuan. Peristiwa itu menjadi representasi 

bagaimana tubuh seorang anak bisa dipaksa tunduk, dikendalikan, dan dimiliki. Bunyi kunci yang 

diputar pun memperoleh makna baru: ia menjadi tanda terputusnya suara Alie, penegasan bahwa 

ia tidak berhak bersuara atau membela diri. Suara logam itu seperti garis tebal yang membatasi 

kebebasan dan ketidakberdayaan. Dalam kegelapan gudang, posisi Alie yang meringkuk di pojok 

ruangan menghadirkan gambaran jiwa yang dipatahkan. Tubuhnya yang mengecil bukan hanya 

reaksi takut, tetapi simbol trauma yang terus dibentuk oleh kekerasan yang berulang. Ia tampak 

seperti bayangan dirinya sendiri, seseorang yang perlahan kehilangan keyakinan bahwa ia 

berharga.Gudang itu akhirnya menjadi metafora bagi sisi gelap keluarga ruang yang menyimpan 

bukan hanya barang tak terpakai, tetapi juga rahasia, luka, dan kekerasan yang tidak pernah diakui. 

Dengan mengurung Alie di sana, film ini seolah memperlihatkan bagaimana keluarga dapat 

menutupi kebrutalan di balik tampilan rumah yang tampak normal dari luar. 

 

Makna Mitos Pada Film Rumah Untuk Alie 

Pada level mitos, seluruh tindakan kekerasan yang dialami Alie tidak lagi hanya dibaca 

sebagai peristiwa individual antara ayah, kakak, dan anak. Semuanya berubah menjadi narasi 

ideologis yang telah lama hidup dalam budaya: gagasan bahwa keluarga berhak mendisiplinkan 

anak dengan kekerasan demi menjaga moral, kehormatan, dan citra keluarga. Mitos ini 

memproduksi pemahaman bahwa kekerasan adalah bagian sah dari pendidikan. 

1. Mitos Kehormatan Keluarga di Bawah Kendali Laki-Laki 

Adegan ayah yang menyeret, mengunci, dan menyiram Alie memproduksi mitos bahwa 

laki-laki adalah penjaga kehormatan keluarga, dan karena itu ia berhak menggunakan kekerasan 

untuk melindunginya. Dalam mitos budaya patriarkal, anak perempuan dianggap membawa nama 

baik keluarga, sehingga setiap interaksi mereka dengan laki-laki diasosiasikan dengan ancaman 

terhadap kehormatan. Mitos ini membuat tindakan ayah tampak “dapat dimaklumi,” padahal 

sesungguhnya itu adalah bentuk kekerasan. 

2. Mitos Anak Perempuan sebagai Sumber Masalah atau Aib 

Dari adegan ayah, adegan kakak yang memojokkan Alie, hingga adegan pengurungan, film 

ini menunjukkan bagaimana mitos bahwa anak perempuan secara moral lebih rentan 

“menyimpang” bekerja di dalam keluarga. Mitos ini menempatkan anak perempuan sebagai pihak 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

68 

 

yang harus selalu diawasi, dikontrol, dan diajarkan rasa malu. Akibatnya, segalanya bahkan 

berjalan bersama teman laki-laki ditafsirkan sebagai kesalahan berat. 

3. Mitos Kekerasan sebagai Pendidikan dan Kasih Sayang 

Penyiraman air, bentakan, dorongan, teguran kakak, dan pengurungan di gudang tidak lagi 

dilihat sebagai kekejaman, tetapi menjadi bagian dari mitos besar: bahwa kekerasan adalah metode 

mendidik yang sah. Dalam narasi budaya tertentu, tindakan keras dianggap perlu agar anak “tidak 

nakal,” “tidak mempermalukan keluarga,” dan “disiplin.” Mitos ini memberi legitimasi moral 

kepada pelaku kekerasan: ayah dianggap sedang “mengajari,” bukan menyakiti. 

4. Mitos Keluarga sebagai Ruang yang Tak Bisa Dipertanyakan 

Adegan-adegan ini membangun mitos bahwa keluarga adalah ruang yang suci, dan apa 

yang terjadi di dalamnya harus diterima, bukan dilawan. Diamnya Alie, ketiadaan pembelaan, dan 

ketakutannya menjadi tanda bahwa dalam mitos budaya, anak tidak punya hak untuk 

mempertanyakan kekerasan yang ia terima. Keluarga bukan ruang aman; namun mitos membuat 

ketidakamanan itu tampak seperti sesuatu yang normal. 

5. Mitos Kepatuhan sebagai Kebajikan Anak 

Tubuh Alie yang meringkuk, diam, tunduk, dan tidak melawan menghidupkan mitos 

bahwa anak yang baik adalah anak yang patuh, bahkan ketika ia disakiti. Dalam ideologi budaya 

tradisional, kepatuhan dilihat sebagai kebaikan tertinggi yang harus dimiliki anak. Rasa takut, 

trauma, dan luka emosional yang ia alami “ditutupi” oleh mitos bahwa kepatuhan adalah bentuk 

moralitas. 

6. Mitos Ruang Rumah sebagai Tempat Pendidikan Moral 

Kamar mandi sebagai ruang “pembersihan,” gudang sebagai ruang “pembuangan,” ruang 

tengah sebagai ruang “teguran” semuanya menjadi bagian dari mitos bahwa rumah adalah pusat 

pembentukan moral anak.Ritual penyiraman air seakan membenarkan gagasan bahwa moral 

seseorang bisa “dibersihkan.” Pengurungan di gudang memproduksi mitos bahwa kesalahan harus 

diasingkan. Pertengkaran di ruang tengah menguatkan mitos bahwa kontrol keluarga harus terlihat 

dan ditaati 

 

E. KESIMPULAN 

Film Rumah untuk Alie (2025) menampilkan konstruksi makna yang kompleks mengenai 

trauma dan rumah melalui sistem tanda yang dibaca dengan semiotika Roland Barthes. Analisis 

menunjukkan bahwa rumah dalam film ini tidak lagi sekadar ruang fisik, tetapi berubah menjadi 

simbol luka, dominasi, dan ketidakamanan bagi tokoh utama, Alie. Pada level denotasi, rumah 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

69 
 

digambarkan melalui adegan-adegan kekerasan verbal dan fisik yang dialami Alie di bawah kuasa 

ayah dan kakak-kakaknya. Pada level konotasi, elemen-elemen visual seperti ruang gelap, sudut 

sempit, serta gestur tubuh Alie mengungkap makna tentang trauma emosional, represi gender, dan 

relasi kuasa dalam struktur keluarga patriarkal. Sementara itu, pada level mitos, film ini 

mematahkan keyakinan kultural bahwa rumah selalu identik dengan kenyamanan dan 

perlindungan. Sebaliknya, film mendemonstrasikan bahwa rumah juga dapat menjadi sumber 

kekerasan terselubung yang justru dilanggengkan oleh struktur keluarga itu sendiri. 

Representasi trauma dalam film diperlihatkan melalui simbol visual non-verbal seperti 

keheningan, gemetar, tatapan kosong, serta keterkurungan ruang. Hal ini memperlihatkan bahwa 

trauma tidak hanya hadir sebagai luka batin, tetapi juga sebagai pengalaman yang dibangun 

melalui tanda-tanda keseharian. Film ini sekaligus mengkritik budaya diam yang kerap menutupi 

kekerasan domestik dalam masyarakat Indonesia. Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan 

bahwa Rumah untuk Alie merupakan teks sinematik yang kaya makna, yang tidak hanya 

mengangkat isu kekerasan dalam keluarga, tetapi juga mengungkap bagaimana trauma dan 

ideologi rumah dikonstruksi melalui sistem tanda visual dan naratif. Temuan ini berkontribusi pada 

penguatan kajian semiotika film Indonesia serta membuka ruang diskusi tentang simbolisme 

rumah, kekerasan domestik, dan trauma anak dalam budaya lokal. 

Selain itu, lapisan makna dalam film semakin dalam ketika adegan-adegan kekerasan 

ditempatkan berdampingan dengan momen-momen keheningan yang panjang. Keheningan ini 

bukan sekadar absennya suara, tetapi sebuah tanda yang dalam pembacaan Barthesian berfungsi 

sebagai penanda kekosongan emosional dan putusnya hubungan afektif antara Alie dan 

keluarganya. Keheningan menjadi ruang tempat trauma beresonansi, menunjukkan bahwa 

kekerasan tidak selalu hadir dalam bentuk bentakan atau pukulan, tetapi juga dalam 

ketidakpedulian yang sistematis. Setiap jeda sunyi, terutama ketika kamera fokus pada ekspresi 

wajah Alie, menciptakan konotasi mengenai kesepian struktural yang dialami anak dalam rumah 

yang seharusnya melindungi. Dengan demikian, film ini tidak hanya memperlihatkan trauma 

melalui aksi, tetapi juga melalui absensi sebuah strategi naratif yang menguatkan kesan bahwa 

kekerasan sudah tertanam sebagai bagian dari rutinitas keluarga. 

Lebih jauh lagi, representasi rumah sebagai ruang traumatis juga memperlihatkan 

bagaimana ideologi budaya bekerja dalam bentuk mitos. Dalam kerangka Barthes (1990), mitos 

adalah upaya budaya untuk menaturalisasi sebuah ide agar terlihat wajar dan tidak dipertanyakan. 

Film Rumah untuk Alie secara halus menunjukkan bahwa tindakan ayah dan kakak-kakak Alie 

seringkali dibingkai sebagai “pendidikan,” “disiplin,” atau “kewajaran” dalam budaya patriarkal 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

70 

 

tertentu. Inilah bentuk mitos yang paling berbahaya: kekerasan yang dibungkus dengan alasan 

moral. Penonton dituntun untuk melihat bagaimana normalisasi ini membuat kekerasan tetap 

berlangsung tanpa resistensi, bahkan oleh korban itu sendiri. Dengan mematahkan mitos tersebut 

melalui lapisan-lapisan tanda yang dibangun secara visual, film ini memberikan kritik mendalam 

terhadap bagaimana masyarakat sering kali menerima kekerasan domestik sebagai bagian dari 

dinamika keluarga, bukan sebagai pelanggaran kemanusiaan. 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Azzahra, Dwina Rahmaditya, Rifka Aisy Mariska, Salvia Juliandra Putri, Purwanto Putra, Ahmad 

Riza Faizal, and Zaimasuri Zaimasuri. “Representasi Nilai Keluarga Dalam Film 1 Kakak 7 

Ponakan (Analisis Semiotika Roland Barthes).” JURNAL ILMIAH NUSANTARA 2, no. 3 

(2025): 486–98. 

Febrianti, Liliana Arneta, Anisa Dwi Rohmatin, Aghata Prahista Pramuditya, Muh Fahrel Nu 

Ceha, and Liliana Ameta Febrianti. “Representasi Makna Rumah Dan Pencarian Jati Diri 

Dalam Film ‘Ku Kira Kau Rumah.’” Nosipakabelo: Jurnal Bimbingan Dan Konseling Islam 

6, no. 01 (2025): 8–16. 

Halim, M Ghulamun, and Sayidah Afyatul Masruroh. “Analisis Semiotika Terhadap Pesan Moral 

Karakter Utama Dalam Film Ipar Adalah Maut.” JOURNAL SAINS STUDENT RESEARCH 

3, no. 5 (2025): 350–62. 

Kaplan, E Ann, and Ban Wang. Trauma and Cinema: Cross-Cultural Explorations. Vol. 1. Hong 

Kong University Press, 2004. 

Kevinia, Callista, Salwa Aulia, and Tengku Astari. “Analisis Teori Semiotika Roland Barthes 

Dalam Film Miracle in Cell No. 7 Versi Indonesia.” COMMUSTY Journal of Communication 

Studies and Society 1, no. 2 (2022): 38–43. 

Koentjaraningrat, K. “Pengantar Ilmu Antropologi (Edisi Baru).” Jakarta: PT. Penerbit Rineka 

Cipta, 1990. 

Kusuma, Adhi. “Representasi Perempuan Dan Kekerasan Simbolik Dalam Film ‘Before, 

Nowandthen (NANA)’ Karya Kamila Andini: Analisis Semiotika Roland Barthes.” Arus 

Jurnal Sosial Dan Humaniora 5, no. 2 (2025): 3227–37. 

Lestari, Erawati Dwi, and Adelia Savitri. “PRAKTIK KEKERASAN SIMBOLIK DALAM 

RUMAH TANGGA PADA SERIAL WEB ‘LAYANGAN PUTUS.’” In International 



Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, Vol. XXV No. 2, 2025 |  

1412-9027(p-ISSN),2622-531X(e-ISSN)  
 

71 
 

Seminar on Language, Education, and Culture (ISoLEC), 6:263–73, 2022. 

Makkiyah, Jazilah, and Nadia Maulida Hasana. “REPRESENTASI KETIDAKADILAN 

GENDER DALAM KELUARGA PADA FILM: RUMAH UNTUK ALIE.” Jurnal Media 

Akademik (JMA) 3, no. 6 (2025). 

Mardiyati, Isyatul. “Dampak Trauma Kekerasan Dalam Rumah Tangga Terhadap Perkembangan 

Psikis Anak.” Jurnal Studi Gender Dan Anak, I (2), 2015, 26–29. 

Muzzammil, Faisal. “Makna Label Halal Indonesia Dalam Perspektif Semiotika: Analisis 

Semiotika Roland Barthes.” Wawasan: Jurnal Kediklatan Balai Diklat Keagamaan Jakarta 

4, no. 1 (2023): 120–52. 

Puspitasari, Dwi Ratih. “Nilai Sosial Budaya Dalam Film Tilik (Kajian Semiotika Charles Sanders 

Pierce).” SEMIOTIKA: Jurnal Komunikasi 15, no. 1 (2021). 

Sya, Ahmad Syuhadi Gunawan, Rafi Hakim Wibowo, and Fransisca Benedicta Avira Citra 

Paramita. “REPRESENTASI KEKERASAN BERBASIS GENDER DALAM FILM 

PENDEK BERJUDUL NADIA: ANALISIS SEMIOTIKA ROLAND BARTHES.” RELASI: 

Jurnal Penelitian Komunikasi (e-ISSN: 2807-6818) 5, no. 04 (2025): 81–90. 

 


